Colloque organisé par le CELLF 16-18 et TEA CLARE (CEREC)
Sorbonne Université, mars 2022

Usages de I’éloge (XVI*-XVIII® si¢cle).
Entre crise et renouvellement

Colloque international, Paris, 2-3 juin 2022

I¢éloge a fait 'objet de nombreux travaux de référence au cours des dernieres décennies. D’un
point de vue rhétorique, sa relation au genre épidictique est désormais bien connue (Cassin 1991 ;
Pernot 1993 ; Fumaroli 1999 et 2002 ; Declercq 1992 ; Lecompte 2016). L’éloge, dont la virtualité
paradoxale et 'ambivalence herméneutique ont été soulignées par Barbara Cassin, est fréquemment
sollicité par la fiction littéraire (Dandrey 1997) et la poésie (Génetiot 2008), ou enrolé par les
institutions civiles et le pouvoir politique dans les textes encomiastiques, les épitres dédicatoires,
les cérémonies académiques (Leiner 1965 ; Zoberman 1998 ; Cogitore et Goyet 2003).

Néanmoins, comme Anne Régent-Susini I’a récemment rappelé, I’éloge ne doit pas étre congu
comme un discours sans efficace, cantonné a I’éloquence d’apparat. En tant qu’acte de langage, sa
dimension pragmatique en fait généralement, depuis P'antiquité, « un discours ayant pour fonction
d’amener Pallocutaire a avoir une idée positive de Pobjet loué » (2018, §11). A ce titre, il ne fait pas
seulement partie du genre épidictique, mais peut s’associer au conseil dans le délibératif, ou encore
étre utilisé comme lieu de 'argumentation dans le judiciaire. Dans chacun de ces genres, I’éloge, en
s’appuyant sur des valeurs axiologiques collectives, opére, pour persuader lauditoire, une
conversion du particulier au général et du transitoire a 'immuable. « Liturgie » et « happening », il
conforte et invente des valeurs communes (Cassin 1991).

L’entrée du mot en langue, vers 1550, correspond a la fois a 'apogée du panégyrique et a une
crise de ’éloge, qui ne fera que s’accentuer au cours de I'age classique (Fumaroli 2002). Cette crise
frappe en premier lieu I’éloge officiel, autrement dit I’éloquence épidictique d’apparat. Contrainte
sociale ou servitude professionnelle, ’éloge risque de se transformer en monnaie d’échange
conventionnelle dont I’énonciateur se sert pour « vi[vre] aux dépens de celui qui ’écoute ». La
louange, assimilée a la flatterie, est alors discréditée pour son absence de sincérité. Dans le Discours
an roi qui ouvre le recueil des Satires en 1666, Boileau justifie son refus de louer en se déclarant
incapable de porter aux nues des maticres indignes (Debailly 2003). Contrairement aux poctes
serviles et mercenaires qui consentent a célébrer des « dieux sans vertu » (v. 108), le pocte satirique
« ne saift] point au ciel placer un ridicule, / D’un nain faire un Atlas, ou d’un lache un Hercule »
(v. 105-100). Seul I’éloge du souverain parait 1égitime au pocte qui refuse de flatter les Grands. Or,
méme dans ce cas, les lieux et les figures rhétoriques qui lui conferent une elocutio stéréotypée —
Pamplificatio, Phyperbole, 'antonomase mythologique... — finissent par le rendre soupconnable. A
moins que, emporté par 'emphase, Pauteur du panégyrique ne bascule tout bonnement dans
I'impiété, comme en témoigne cet exemple rapporté par Mme de Sévigné dans une lettre du 13 juin
1685 adressée au chevalier de Grignan : « On nous mande [...] que les minimes de votre Provence
ont dédié une these au Roi ou ils le comparent a Dieu, mais d’'une manicre ou on voit clairement
que Dieu n’est que la copie. On I’'a montrée a M. de Meaux, qui I'a montrée au Roi disant que Sa
Majesté ne doit pas la souffrir. Il a été de cet avis. On I'a renvoyée en Sorbonne pour juger ; elle a
dit qu’il la fallait supprimer. Trop est trop. Je n’eusse jamais soupconné des minimes d’en venir a
cette extrémité. »

La crise de I’éloge officiel ne manque pas de rejaillir sur la louange mondaine et le compliment,
«lieu commun du bien dire » (Denis 1997). Alceste inclut dans une méme condamnation les
«loueurs impertinents » et les « censeurs téméraires » (Le Misanthrope, 1, 1, v. 690), s’insurgeant ainsi

1



contre une mécanisation des comportements mondains inconciliable selon lui avec la relation de
confiance qui devrait sous-tendre les interactions sociales (voir Williams 2006 ; Origgi 2008).
Alceste s’en prend comme Boileau a des zerba louangeurs dispensés sans modération ni
discernement, et qui perdent ainsi tout rapport avec les matieres qui sont censées les nourrir : « Quel
avantage a-t-on qu'un homme vous caresse, / Vous jure amitié, foi, zéle, estime, tendresse, / Et
vous fasse de vous, un éloge éclatant, / Lorsqu’au premier faquin il court en faire autant ? » (I, 1,
v. 49-52). A force de complaisance, la visée persuasive de éloge se déplace, voire s’efface : il ne
s’agit plus de souligner les qualités de I'objet loué pour en faire éclater les valeurs admises par la
communauté ; il s’agit de transférer l'intérét de I’éloge sur la personne méme du loueur, dans une
invitation a peine masquée a admirer ses talents d’orateur.

Dans les années 1660, 'augustinisme entreprend de démystifier les vertus apparentes : le souci
de la gloire, miné par 'amour-propre, serait suscité en vérité par une obscure laudis aviditas (Cité de
Dien, V, 13-14) : « On ne loue d’ordinaire que pour étre loué » (La Rochefoucauld, Maximes, 1406).
Pierre Nicole, dans ses Essais de morale, est sans doute celui qui s’en prend de la maniére la plus
véhémente a ce péché d’orgueil, signe de la seconde nature corrompue de ’homme. Avec Arnauld,
dans La Logigue ou l'art de penser, il montre comment I’éloge opere un renversement de la hiérarchie
entre pensée et langage : la sophistique élogieuse, qui consiste a élever un objet qui ne le mérite pas,
seme le désordre en abolissant les frontieres entre vice et vertu et en « détrui[sant]| toute la foi du
langage » (11, 9). La Bruyeére esquisse quant a lui une analyse sociologique de I’éloge a la cour :
«L’on dit a la cour du bien de quelqu’un pour deux raisons : la premicre, afin qu’il apprenne que
nous disons du bien de lui ; la seconde, afin qu’il en dise de nous » (LLes Caractéres, « De la cour »,
36). L’¢loge flatteur échange « paroles » contre « faveur » et se trouve ainsi, comme le démontre
Jean Starobinski (1989), « au point ou, dans le discours classique, se rencontrent la psychologie de
I’amour-propre et la critique des voies de la distribution du pouvoir et des richesses. »

Faut-il alors se passer de I’éloge ? C’est a cette conclusion radicale que semble en venir le
P. Rapin dans ses Réflexions sur I'éloguence (cité par Lecompte 20106, p. 25) : « [...] mais comme il est
difficile de bien louer, ou parce qu’on trouve peu de choses louables, ou parce que la louange
demande un grand art, de grands ornements, et bien de la délicatesse, ce qui est fort rare, dés qu’on
est sage et qu'on a du sens, on doit en éviter 'occasion : parce qu’il est malaisé d’y réussir. Nous
n’avons presque point de bons modeles dans antiquité de la maniere dont il faut louer ».

Heureusement, loin de suivre cette recommandation, les auteurs de la Renaissance et de ’age
classique multiplient les usages renouvelés de I’éloge, a la fois comme discours et comme genre.
C’est a ces diverses expérimentations génériques, rhétoriques, linguistiques et stylistiques que nous
souhaitons consacrer notre colloque, en explorant les limites et les fronticres de Iéloge a I’époque
moderne.

1) Ethique de Péloge : dans un traité célebre, Plutarque se demande « comment distinguer le
flatteur d’avec ’'ami ». La question de la franchise, du « courage de la vérité », de la parrésia dans
les genres historiques (Abiven & Welfringer 2017) ou dans les traités de civilité (Guertier 2017)
a Iépoque moderne a récemment fait I'objet de stimulantes publications. L’¢loge est-il
indissociable de la flatterie ? Peut-il, sans s’inverser en blame, devenir parole véritable, comme
Pespere Boileau (Epitre X, v. 23 et 43) ?

2) Une des conditions de sincérité de ’éloge ne serait-elle pas son ouverture a d’autres genres
littéraires, comme la satire, la comédie ou le roman ? Les rodomontades du soldat-fanfaron
démystifient ainsi sous 'effet du ridicule les panégyriques guerriers, d’autant plus que le loueur
et le loué forment ici une seule et méme personne. Philippe Sellier invite a lire La Princesse de
Cleves comme une critique augustinienne de 'amour-propre, « flatterie habile, cachée, délicate »
de soi, et une « louange empoisonnée » du paradis des Valois (Por#-Royal ¢t la littérature, 11, 1999).
Situé « au cceur de larticulation fondamentale entre rhétorique et littérature » (Régent-Susini,
2018, §1), éloge souleve la question du réle et du pouvoir du langage (Jouhaud 2000).



3)

4)

5)

6)

Politique de P’éloge : I’éloge officiel possede une virtualité polémique qui empéche qu’on ne
le confonde avec la moderne propagande (Marin 1981 ; Jouhaud 1992 ; Merlin-Kajman 1992,
1994, 2003). La louange oblige son destinataire. Si ce dernier échoue a la satisfaire, elle peut se
retourner en blime ou en éloge paradoxal: « Si quelquefois pour un mortel. / Je tire une
immortelle image, /C’est afin qu’il se rende tel /Qu’il se voit peint en mon ouvrage », éctit
Théophile de Viau dans une ode adressée « au prince d’Orange ». I.’éloge sert ainsi un « civisme
monarchique » (Cogitore & Goyet 2003), il soude les valeurs d’'une communauté, en méme
temps qu’il interroge, par ses virtualités polyphoniques et ses effets de sens caché, la solidité de
cette cohésion (Cassin 1991). Davantage, I’éloge a '’époque moderne constitue peut-étre 'une
des ressources insoupgonnées de l'utopie politique, comme le suggerent Francis Goyet et
Isabelle Cogitore (2001) : I’éloge royal, « c’est de la politique révée, d’un réve qui a toute
I’énergie de I'espoir ».

Congu pragmatiquement, I’éloge devient ainsi un discours incertain, et il n’est pas sir que
Iironie soit exclusivement une condition de I'éloge « post-moderne » (Régent-Susini 2018,
§ 35). Les fronticres entre Iéloge, I’éloge paradoxal, le diasyrme, l'astéisme, sont parfois
difficiles a tracer. Les ambiguités d’énonciation, de publication et de réception interrogent les
conditions de lisibilité et d’interprétation de certains ¢loges modernes, en leur temps comme
aujourd’hui : Mathieu de Morgues lit a contresens le panégyrique que Guez de Balzac offre a
Louis XIII en 1631 (Discours sur le livre de Balzac intitulé le Prince), tandis qu’Hélene Merlin-Kajman
ou Christian Jouhaud explorent les paradoxes spéculaires des éloges de Richelieu.

L’¢loge implique par conséquent une anthropologie : suscité par un ¢élan d’admiration, il est
censé purger I'individu ou la collectivité de passions déléteres comme envie. I’étude de I’éloge
pourrait ainsi profiter de la lecture des traités des passions ou des recueils emblématiques. Les
rapports entre éloge et illustration pourront faire 'objet d’investigations particulic¢res.
Stylistique et rhétorique de I’éloge : sur quel ton louer ? Et dans quel style ? Déconseillant
les hyperboles et 'amplification, le pere Rapin rappelle que « I’art véritable de louer est de dire
des choses louables d’un air simple, mais délicat : et les louanges ne peuvent étre supportables,
si elles ne sont fines et cachées » (Réflexcions sur la poétique, 11, 24). Modération atticiste, raillerie
badine, compliment facétieux ou ironique, nombreuses sont les stratégies d’écriture qui
permettent, dans la correspondance familicre, et les lettres de compliments en particulier, de
faire accepter I’éloge comme un énoncé éthiquement recevable, de conserver les lieux de
Iépidictique sans en assumer le caractére conventionnel et potentiellement trompeur
(Lignereux 2018). Ces stratégies d’écriture refletent celles qui sont déployées dans la
conversation pour que I’éloge reste percu comme un énoncé civil, et non comme une parole
flatteuse et insincere. La parole louangeuse recourt tout aussi fréquemment ici a Pantiphrase,
aux figures de l'ironie et a la prétérition (le locuteur feignant de ne pas vouloir louer) pour
persuader l'interlocuteur de sa sincérité et entretenir la confiance. Elle peut aussi emprunter les
voies du compliment en s’inscrivant dans une interaction verbale qui construit I’éloge
progressivement, dans un échange entre le loueur et la personne louée au cours duquel les roles
s’'inversent, dans une logique, non pas monétaire, mais fondée sur le don et le contre-don
(Denis 1999 ; Merlin-Kajman, 2005). Toute la question est alors de savoir ce que I'art de plaire
etla complaisance autorisent a dire et a faire (voir Mlle de Scudéry, « De la différence du flatteur
et du complaisant », dans Conversations sur divers sujets, 1680).

Telles sont quelques-unes des pistes qui pourront étre abordées lors du colloque organisé en

Sorbonne les 2-3 juin 2022. Les propositions de communications, de 500 mots maximum, sont a
envoyer 4 Emmanuel Bury (emmanuelbury@sorbonne-universite.fr), Delphine Amstutz
(Delphine. Amstutz@sorbonne-universite.ft) et Francoise Poulet (francoise.poulet@u-bordeaux-
montaigne.fr) avant le 30 juillet 2021.



Bibliographie

ABIVEN Karine & WELFRINGER Arnaud (dit.), Courage de la vérité et écritures de Ihistoire X1/T-
XWVIIT siecle, 1ittératures classiques n° 94, 2018.
AMSTUTZ Delphine, « Le Tombeau de 'Envie : les Fables d’F.sqpe phrygien de Jean Baudoin (1631-
1649), dans Delphine Amstutz, Boris Donné, Guillaume Peureux et Bernard Teyssandier (dir.),
« Jusqu’an sombre plaisir d’un cenr mélancoligue ». Etudes de littérature francaise du XV siccle offertes @ Patrick
Dandrey, Paris, Hermann, 2018, p. 225-232.
BLANCO Mercedes, « Littérature aux temps des va/idos : quelques lieux de ’éloge sur fond de
satire », XVII' siécle, n° 256, 2012/3, p. 411-426.
BURKE Peter, Louis XIV'. Les stratégies de la gloire, Paris, Seuil, 1995.
BROTTIER Béatrice, « Je n'estime pas moins tes lettres que ses armes » : la poésie d’éloge du premier X111
siecle dans les recueils collectifs de Toussaint Du Bray, Paris, H. Champion, 2015.
BURY Emmanuel, Littérature et politesse. L invention de 'honnéte homme (1580-1750), Paris, PUF,
« Perspectives littéraires », 1996.
CASSIN Barbara, « Consensus et création des valeurs. Qu’est-ce qu’un ¢loge ? », dans Roger-Pol
Droit (dit.), Les Grecs, les Romains et nous. 1.’ Antiquité est-elle moderne 2, Paris, LLe Monde Editions, 1991.
COGITORE Isabelle et GOYET Francis (dit.), Devenir roi. Essais sur la littérature adressée au prince,
Grenoble, UGA Editions, 2001.
COGITORE Isabelle et GOYET Francis (dit.), I.’Eloge du prince : de I’ Antiquité an temps des 1umicres,
Grenoble, ELLUG, 2003.
DANDREY, Patrick, L’E/oge paradoxal, de Gorgias a Moliere, Paris, Puf, 1997.
DEBAILLY Pascal, « L’¢loge du Prince dans la satire classique en vers aux XVI® et XVII° siécles »,
dans 1. Cogitore et Fr. Goyet, I.'Eloge du prince : de I'Antiguité an temps des Lumiires, Grenoble,
ELLUG, 2003, p. 261-280.
DECLERCQ Gilles, L.>Arz d'argumenter : structures rhétoriques et littéraires, Patis, Editions universitaites,
1992.
DENIS Delphine, « I’échange complimenteur : un “lieu commun” du bien-dire », dans Actes du
Collogue de Reims (novembre 1999), Franco-Italica, n°15-16, 1999, p. 143-161.

— La Muse galante. Poétique de la conversation dans I'euvre de Madeleine de Scudéry, Paris, H. Champion,
1997.
FUMAROLI Marc, I’ Age de I"éloguence : rhétorigue et « res literaria » de la Renaissance an seuil de Iépogue
classigue, Geneve, Droz, 2002.
FUMAROLI Marc (dit.), Histoire de la rhétorique dans I'Europe moderne (1450-1950), Paris, Puf, 1999.
GENETIOT Alain (dir.), I.’Elgge lyrigue, Nancy, Presses universitaires de Nancy, 2008.
GOYET Francis, Le Sublime du « lieu commun ». 1. invention rhétorique dans I’Antiquité et la Renaissance
(1515-1650), Paris, H. Champion, 1996.
GUERRIER, Olivier (dit.), Parrésia et civilité, Paris, Classiques Garnier, a paraitre.
JOUHAUD Christian, Les Pouvoirs de la littérature : histoire d’un paradoxe, Paris, Gallimard, « NRF
essais », 2000.
JOUHAUD Christian et MERLIN-KAJMAN Hélene, « Aristippe ou les équivoques de la
publication », dans Roger Duchéne et Pierre Ronzeaud (dir.), Ordre et contestation au temps des classigues,
Paris-Seattle-Ttbingen, PFSCL, « Biblio 17 », 1992, t. II, p. 155-178.
KAPUST Daniel J., Flattery and the History of Political Thought, Cambridge, Cambridge University
Press, 2018.
LECOMPTE Jérome, « Préludes », dans Philippe Guisard et Christelle Laizé (dir.), Eloge et blame.
Figures et pratiques, Paris, Ellipses, « Cultures antiques », 2016, p. 1-43.
LEINER, Wolgang, Der Widniungsbrief in der franzisischen Literatur, 1580-1715, Heidelberg, C. Winter
Universitatsverlag, 1965.
LIGNEREUX Cécile, « I’éloge, maillon faible de la lettre de remerciement ? », Exercices de rhétorigue
[En ligne], 11 | 2018, URL : http://journals.openedition.org/rhetorique / 642.
MARIN Louis, Le Portrait du Roi, Paris, Minuit, 1981.

4



MERLIN-KAJMAN Hélene, « Horace, 'équivoque et la dédicace », XTI siécle, n° 182, janv.-mars
1994, p. 121-134.

- « L’auteur et la figure absolutiste : Richelieu, Balzac et Corneille », dans Awteur, antorité sous
P Ancien Régime, RSH, n® 238, avril-juin 1995, p. 85-96.

- «Eloge et dissimulation : I’éloge du prince, un éloge paradoxal ?» dans 1. Cogitore et
Fr. Goyet, L.’Eloge du prince : de I’ Antiguité an temps des Lumicres, Grenoble, ELLUG, 2003, p. 317-
353.

- « “Une troisieme espece de simple dignité” ou la civilité entre I’honneur et la familiarité »,
dans F. Cosandey (dir.), Dire et vivre l'ordre social en France sous I’Ancien Régime, Patis, Ed. de PFEHESS,
2005, p. 231-279.

NICOLAS Loic, « L’épidictique : assise et pivot de I’édifice rhétorique », Rivista italiana di Filosofia
del Lingnaggio, janvier 2015, p. 33-47.

ORIGGI Gloria, Qu’est-ce que la confiance 2, Paris, Vrin, 2008.

PERNOT Laurent, La Rhétoriqgue de ['éloge dans le monde gréco-romain, Paris, Institut d’études
augustiniennes, 1993, 2 vol.

POULET Francoise, « Etre incivil 4 force d’étre trop civil : le cas du compliment a I’age classique »,
dans Fabrice Chassot (dit.), L Tncivilité et ses récits (XVII"XVIII siecle), Littératures classiques, a paraitre en
2022.

REGENT-SUSINI Anne (dir.), Sur léloge, Exercices de rhétorigue, n° 11, 2018, en ligne:
https://journals.openedition.org/rhetotique /586.

REGUIG Delphine, Boileau poéte. « De la voix et des yeux. .. », Paris, Classiques Garnier, 2016.
STAROBINSKI Jean, « Sur la flatterie », Ie Remeéde dans le mal. Critique et léigitimation de I'artifice a ['age
des Lumieres, Paris, Gallimard, 1989, p. 61-90.

VAN DELFT Louis, « La notion de “dissimulation honnéte” dans la culture classique », dans
B. Yon (dit.), Prémices et floraisons de I'dge classigne, Saint-Ftienne, Publications de I'Université de Saint-
Etienne, 1995, p. 251-267.

WILLIAMS Bertnard, Véri#é et véracité, Paris, Gallimard, 20006.

ZOBERMAN Pierre, Les Cérémonies de la parole : I'éloquence d’apparat en France dans le dernier quart du
XWVII szécle, Paris, H. Champion, 1998.



