LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 1
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL

Louise MILLON-HAZO (Nantes Université)

Rabelais a vraiment voulu

une langue extraordinaire et riche.

Mais les autres, tous, ils 'ont émasculée,
cette langue, jusqu’a la rendre toute plate'.

Louis-Ferdinand Céline

La réception de la langue de Rabelais par le romancier Louis-Ferdinand Céline, au mitan
du XX siecle, dans un texte enlevé, a la verve provocatrice et affirmée, traduit éloquemment
'association du grand ceuvre rabelaisien a une langue masculine et bien couillue, c’est-a-dire
audacieuse, puissante, tout en relief et en mots de gueule. Le pere littéraire de Bardamu
s'identifie alors sans conteste a celui de Pantagruel. Il y aurait ainsi un effet de masculinité qui
émanerait du texte rabelaisien, effet séduisant a I'ceil et a I'oreille de Céline, qu’il convient de
cerner et de restituer chez le premier né des mythologies Pantagruelicques.

Céline emploie le participe passé du verbe frangais émasculer afin de dire ce que I'écriture
de Rabelais n’est pas : émasculée, ou castrée ou escouillée. Emasculer est un mot construit a partir
de l'adjectif latin masculus, lui-méme diminutif de mas, maris, « male ». En franqais, émasculer
signifie « priver un homme ou un animal des organes de la reproduction » (TIfi). Il est synonyme
de castrer, chdtrer. Le verbe émasculer entre tardivement dans le vocabulaire frangais, seulement
au XVIII® siécle. En moyen francais et frangais du XVI® siécle, on emploie castrer ou chastrer,
issu de I'étymon latin castrare. A en croire le concordancier de Pantagruel établi par Julie
Glickman et Gilles Souvay, pour Frantext agrégation 2026 et hébergé sur le site du DMF
(Dictionnaire du Moyen Frangais), le terme castrer est absent du corpus, tout comme celui de
male. 1] faut relever a ce titre une erreur : 'adjectif mal, au féminin male, est enregistré sous le
lemme madle, alors que cet homonyme est sans rapport, il s’agit de notre actuel mauvais,
mauvaise, dans les occurrences « vous n’este tant male, que vous dictez » (Panurge a la haute
dame de Paris, p. 236) ; « les males vexations des lucifuges » (sentence de Pantagruel a I'issue
des plaidoyers pro domo des seigneurs de Baisecul et de Humevesne, p. 162) ; « les males nuictz,
les travaulx et ennuytz esquelz me tient 'amour de vous » (Panurge a la haute dame de Paris,
p. 244). Point de mdle dans Pantagruel, donc. Concernant les termes dérivés, masculin et
masculinité, ils sont également absents du corpus, méme s’ils sont tous deux attestés des le XIII®
siecle chez Brunetto Latini, mais rares.

En revanche, les parties masculines, définissant par métonymie la masculinité, le

propre du madle - et que, selon Céline, il ne faut surtout pas couper, au risque d’aplatir

! Louis-Ferdinand Céline, « Rabelais, il a raté son coup » (1957), Le style contre les idées : Rabelais, Zola, Sartre et les
autres, Bruxelles, Editions Complexe, 1987, p. 119.

2 Les citations des Livres rabelaisiens, suivies d'une référence entre parenthéses, sont tirées, pour Pantagruel, de
I'édition de Guy Demerson au programme des Agrégations de Lettres 2026 (Paris, Seuil, coll. Points, 1996), et
pour les autres Livres (abrégés G, TL et QL), du volume Tout Rabelais (dir. Romain Menini, Paris, coll. Bouquins,
2022).



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 2,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

le style, de le rendre tout lisse, insignifiant et impuissant - sont bien présentes dans le
corpus. Les couilles fleurissent en effet a tous les buissons égrillards de ce texte bien
touffu. Selon le corpus du DMF, on ne compte pas moins de 19 occurrences de ce terme
et de ses dérivés. A I'occasion d’'un mauvais tour de Panurge, dans le récit de ses mceurs
et conditions (chap. 16), un prétre se retrouve I'aube cousue avec sa robe et sa chemise,
si bien qu’il découvre son intimité devant le monde, lequel s’interroge : pourquoi les
fréres ont-ils « la couille si longue » ? (p. 194), ce a quoi Panurge répond que la « couille
des beatz péres » est si pendante en raison de 'absence de fond de leurs chausses. La
lexie est encore augmentée dans ce méme passage par métaphore avec les « oreilles
d’asnes », si grandes parce quils ne portent pas de béguin, ou encore avec les
« patenostres » des femmes se « triballant » sur leurs genoux ; par parasynonymie, avec
le syntagme nominal « leur pauvre membre », valant en emploi absolu pour la locution
membre viril. Alcofribas s’empare aussi de ce vocabulaire couillu, quand il déroule la
généalogie des étres accidentés par la consommation du « beau et gros fruict » que sont
les « grosses mesles », provoquant des enflures spectaculaires, certains croissant en
« matiere de couilles » et « d'yceulx sont descendues les couilles de Lorraine » (chap. 1,
p- 58) ; lorsqu’il se fait le héraut des guerres de son maitre et précise qu’'en vendéen, « en
Lussonnoys », le premier son de matines est appelé « frotte couille » (chap. 28, p. 288).
Le substantif est encore dupliqué sous la forme de ses dérivés couillard (« le fais de
quatre gros asnes couillars », chap.10, p.142); couillaud (« Esmouche, couillaud,
esmouche », chap. 15, p. 184 ; « 'autorité des Massoretz, bons couillaux », chap. 1, p. 64-
66) ; couillaige (« Le Couillaige des Promoteurs », chap. 7, p. 104) ; couillon (« mon petit
filz (disoit-il), mon couillon, mon peton, que tu es joly », chap. 3, p. 74 ; « Qui engendra
Gayoffe, lequel avoit les couillons de peuple et le vit de cormier », chap. 1, p. 64 ; « le feu
que javoys getté au gyron de mon paillard roustisseur luy brusla tout le penil et se
prenoit aux couillons », chap. 14, p. 170 ; «je luy feist response que j'avoys beaucoup
plus de couillons que de deniers », chap. 15, p. 183 ; « Il n’est umbre que de courtines,
fumée que de tetins et clicquetys que de couillons », chap. 27, p. 278 ; « luy donna sur
les couillons un pic du hault de son mast », chap. 29, p. 298 ; « chascun ne peut avoir les
couillons aussi pesants q'un mortier », chap. 32, p. 330) ; couillevrines (« Et puis que les
couillevrines se y vinsent froter, vous en verriez (par Dieu) incontinent distiller de ce
benoist fruict de grosse verolle menu comme pluye », chap. 15, p. 182).

Les couilles, couillards, couillaux, couillaiges, couillons? et couillevrines font 'objet d'une
dissémination impressionnante, qui justifie hautement I'effet de masculinité que ressent Louis-
Ferdinand Céline a la lecture du texte de Rabelais. Et c’est sans compter toutes les variations sur

3 Mikhail Bakhtine s’est arrété sur le motif du couillon dans son chapitre sur « Le “bas” matériel et corporel chez
Rabelais ». Il consideére la « litanie louangeuse » de Panurge a I'égard de frére Jean, renversée par ce dernier en
un contre-blason du couillon panurgien (TL, XXVI, p. 722-727), comme un travail sur la fusion de la louange et
de l'insulte : « Ce terme était essentiellement ambivalent. Il inclinait de maniere indissoluble la louange et
l'injure, il élevait et humiliait a la fois. Dans cette acception, il était I'équivalent de « fol » ou « sot ». De méme
que le bouffon (fol sot) était le roi du « monde a I'envers », le couillon, réservoir principal de la force virile, était
pour ainsi dire le centre du tableau non officiel, interdit, du monde, le roi du “bas” corporel topographique. C'est
cette ambivalence du terme que Rabelais a développée dans sa litanie. Du début jusqu'a sa fin, il est impossible
de tracer une frontiere tant soit peu précise entre la louange et l'injure. Impossible de dire ou s'achéve I'une et
ou commence l'autre. Sous ce rapport, il importe peu que I'un choisisse des épithétes uniquement positives et
l'autre uniquement négatives, dans la mesure ot les unes comme les autres se rapportent a un mot profondément
ambivalent, de sorte que les unes comme les autres ne font qu'accentuer cette ambivalence. », L'ceuvre de
Frangois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la Renaissance, trad. Andrée Robel, Paris,
Gallimard, 1970, p. 415.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 3
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

le membre viril, la braguettet, I'acte vénérien> et les maladies lui étant associées! Cette
saturation lexicale de masculinité reléve de discours masculins, formulés par des hommes qui
réaffirment de maniere obsessionnelle leur sexualité. De fait, tous les discours du Pantagruel, a
I'exception des répliques, vite étouffées, de la haute dame de Paris, sont portés par des males. Ce
vocabulaire couillu émane surtout de la bouche glorieuse® de Panurge (7 occurrences) et de celle,
grivoise, d’Alcofribas Nasier, dont le nasus dit suffisamment la nature gaillarde de son possesseur
(11 occurrences). Du coté des géants, seul Gargantua participe a la féte masculine (1 occurrence
relevant du champ lexical de couille, cependant, I'isotopie de la sexualité masculine est bien plus
ample).

La notion de masculinité’” appliquée a Pantagruel pose plusieurs questions: la
masculinité pantagruélique, la troupe des Pantagruélistes, dans leurs males amitiés et
camaraderies, dans leur males sodalités et connivences, porte-elle les valeurs de la virilité
héroique ? La masculinité pantagruélique se révele-t-elle hégémonique et écrasante ? empéche-
t-elle toute émergence, toute expression de I'altérité ? Le caractere exclusivement masculin des
énonciateurs invite d’abord a étudier comment les Pantagruélistes forment un male
compagnonnage. Ceci étant posé, il s'agira de mettre en regard deux notions n’allant pas
nécessairement de pair, a savoir la masculinité et la virilité. La gratification des attributs
masculins suggeére une sexualité male, mais ne présume en rien de toutes les qualités et vertus

4 Voir I'article de Michéle Clément, « La Braguette ou “la débandade du sens”, L’Année rabelaisienne, 2018, n°2, p. 485-
497

5 La section « Erotica verba » de La Langue de Rabelais par Lazare Sainéan donne un apercu de la richesse inventive et
néologique de Rabelais dans ce champ lexical (Genéve, Slatkine Reprints, 1976, [1922-1923]), t. II, chap. VII,
p. 292-311.

6 Voir Gérard Defaux, Le curieux, le glorieux et la sagesse du monde dans la premiére moitié du XVI¢ siécle : l'exemple
de Panurge : Ulysse, Démosthéne, Empédocle, Lexington, French forum, 1982. Le rabelaisant y montre que
Panurge reléve pleinement de la figure renaissante du glorieux, héritiére a la fois de la tradition antique du miles
gloriosus et des typologies morales humanistes. Personnage de la parole excessive, de I'auto-célébration, de la
forfanterie et de la mise en scéne de soi, Panurge se donne comme un étre de renommeée, de prestige et d’esprit,
tout en exhibant ironiquement le vide de cette gloire. Le glorieux n’est pas seulement chez lui une posture
comique, mais une catégorie anthropologique et morale, emblématique d’'une sagesse mondaine fondée sur
I'ostentation, la ruse et la virtuosité verbale.

7 Notons que si les termes Femme et Féminisme sont gratifiés respectivement de 34 et de 8 références dans la
bibliographie de Myriam Marrache-Gouraud et de Guy Demerson, les entrées Mdle, Masculinité et Virilité n’y
apparaissent pas. On reléve toutefois 'entrée Homme, qui renvoie a 'article de Katja Gvozdeva, « Celebrating
men in Rabelais » (Romance Studies, XXIII, 2, 2005, p. 77-90) ; & un article sur Shakespeare et 'homme de la
Renaissance ; a un article sur I'humanité et la gigantalité ; a un dernier article sur I'idée d’homme. Ces quatre
articles lient homme et humanisme, sauf celui de Katja Gvozdeva qui interroge a proprement parler la
masculinité, mais surtout dans Gargantua, a partir de I'épisode de Théléme. Quant a I'article de David LaGuardia,
portant spécifiquement sur la notion de masculinité, il est rattaché a d’autres mots-clés : [Panzoust, Lecture,
Auteur, Panurge] « Masculinity and metaphors of reading in the Tiers Livre, 16-18 », L’Esprit créateur, XLII], 3,
2003, p.5-15. Du méme auteur, le livre Intertextual masculinity in French Renaissance Literature. Rabelais,
Brantéme and the Cent nouvelles nouvelles (Aldershot, Ashgate, 2008) n’est pas cité. LaGuardia y propose de
penser la masculinité renaissante comme une construction intertextuelle, produite par la circulation de récits,
de cas et d’exempla qui fonctionnent comme un guidebook (dispositif normatif) implicite de la virilité. A partir
d’un corpus centré sur la facétie, il montre que les figures du mari, de 'amant, du jaloux et du cocu constituent
un théatre normatif ou se fabrique et se régule la masculinité. Chez Rabelais, cette masculinité intertextuelle est
soumise a une épreuve dialogique et parodique qui en révéle la dimension fondamentalement contingente,
discursive et historiquement située. Sans proposer une opposition conceptuelle explicite entre masculinité et
virilité, LaGuardia distingue néanmoins une masculinité normative, entendue comme position sociale et
juridique, construite par la circulation intertextuelle de récits exemplaires, et une virilité concue comme capital
symbolique instable, soumis a I'épreuve du regard masculin, de la rivalité sexuelle et du risque permanent de
déchéance (figure du cocu). Le Tiers Livre, sur lequel l'auteur se concentre, met en scéne cette dissociation
possible entre statut masculin et honneur viril, en exhibant I'angoisse structurelle qui fonde la masculinité
renaissante. Bref, les notions de masculinité et de virilité ont jusqu’alors étaient peu étudiées dans les livres de
Rabelais, et, sauf erreur de ma part, nullement a propos de Pantagruel.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 4
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

que recouvre le terme de virilité. En ce sens, ce deuxieme temps de la réflexion soulignera la
diaphore sémantique entre masculinité et virilité, la premiére relevant d’'un sémantisme
physique et corporel, la seconde, nettement axiologique, ressortissant au domaine moral. Apres
avoir montré a quel point la virilité était mise a mal dans cet univers strictement masculin, il
s’agira d’étudier dans quelle mesure la masculinité humaniste s’affirme par ses performances
d’exclusion.

LE MALE COMPAGNONNAGE DES PANTAGRUELISTES

Les motifs de la génération et de la fécondité masculines

La fécondité et la génération masculines se trouvent a la source des mythologies
pantagruéliques. Le chroniqueur Alcofribas Nasier commence la vita de son maitre en
remontant ab ovo, retragant toute la genése des étres accidentés par la consommation d’un fruit
merveilleux® pour parvenir a 'égrenage minutieux et malicieux des ancétres de celui destiné a
devenir roi des Dipsodes. Alcofribas entame son récit mirifique non moins loin qu’ « au
commencement du monde » (p. 54), quand « la terre embue du sang du juste » fut « si tresfertile
en tous fruictz » « produytz » « de ses flans » (ibid.). Cette réécriture de la Genese s’ouvre sur
une image mixte de la génération : la terre féminine est fécondée par le sang masculin d’Abel et
porte en ses flancs le fruit de leur union. Cependant, assez rapidement, est évacuée la part
féminine de cette génération, la matiére réceptacle de la semence fécondante. Les fruits
débordent l'alma mater et leur désignation évoque irrésistiblement le motif masculin
amplement présenté dans lintroduction du présent article. Les « grosses Mesles » vont
provoquer au corps des premiéres créatures une « enfleure treshorrible » (p. 56), se déclinant en
diverses races toutes associées a la bonne cheére et a la paillardise : les enflés du ventre, « gens de
bien et bons raillars » (ibid.) ; les bossus, a la bosse ambigué ; les enflés du « membre qu'on
nomme le laboureur de nature » « merveilleusement long, grand, gras, gros, vert, et acresté a la
mode antique » (ibid.). La reprise de I'épithéte gros a propos du membre viril, valorisé par sa
prise dans le kakemphaton grand, gras, gros®, dans une énumération de cinq monosyllabes, et
par Phyperbate « et acresté a la mode antique », rend bien audible I'écho avec les « grosses
Mesles ». Le nasus de Nasier se complait dans la description de cette race hautement masculine,
dont le membre viril peut faire office de ceinture capable de faire cinq ou six fois le tour du corps
ou encore de lance pour jouter a la quintaine. Cette espéce appelle la suivante dont les
« couilles » croissent si énormément que trois suffisent a emplir un muid, c’est-a-dire un gros
fat d’'une capacité de plus de cinq cent litres. Suit la race des longues jambes, dont I'étendue est
désormais bien contaminée pas les images phalliques, qui saturent ce récit de fondation. Pour
les enflés du nez, leurs exubérances sont clairement connotées et soulignées par les allitérations
en /p/ et en /b/ qui rythment sur un mode poétique et burlesque la description de leur nez en
forme d’alambic : « il sembloit la fleute d'un alambic, tout diapré, tout estincelé de bubeletes,
pullulant, purpuré, a pompettes, tout esmaillé, tout boutonné et brodé de gueules » (p. 58).
Quant aux étres aux oreilles démesurés, ils évoquent I'expression grivoise de «la pusse en
l'aureille » (TL, VII, p. 607). Toutes les parties corporelles désignant métonymiquement ces
lignées aux corps sans fins sont fortement marquées par la masculinité.

8 Voir dans ce numéro I'étude philologique d’Alice Vintenon, « Les « enfleure[s] bien estranges(s] » (Pantagruel,
chap. 1) : fantaisie nosologique et affirmation des libertés de la fiction ». Voir également l'analyse stylistique
d’Anne-Pascale Pouey-Mounou, « Par ou se développent les listes rabelaisiennes ? remarques rhétorico-
syntaxiques sur une copia goinfre » (Camena n°28, Copia : théories et pratiques, dir. Emma Fayard, 2022), qui
examine, notamment, le mécanisme de la copia dans le chapitre 1 de Pantagruel comme un déploiement
organique de I'abondance verbale et corporelle, p. 2-4.

9 Repris a propos du livret contenant la généalogie de Gargantua : « gros, gras, grand, gris, joly, petit, moisy livret »,
(G, 1, p. 277) et, dans le Quart livre, pour caractériser le pourceau ailé : « grand, gras, gros, gris » (QL, XLI, p. 1107).



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 5
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

Arrive enfin le huitiéme et dernier lignage, celui des géants, dont l'antiquité va étre
particularisée par la profération du nom de chacun des soixante-et-un aieux de Pantagruel®. De
ce catalogue générationnel ne ressort aucune géante : les géants masculins s'engendrent les uns
les autres sans nulle intervention féminine : « Et le premier fut Chaltabroth, / Qui engendra
Sarabroth, / Qui engendra Faribroth ; / Qui engendra Hurtaly (qui fut beau mangeur de souppes
et resna au temps du deluge) », etc. Cette liste composée de soixante items et de soixante-deux
noms (selon le juste compte rétabli par Nicolas Le Cadet) se construit par enchdssement itératif.
La structure caténaire implique que chaque maillon grammatical dépend du précédent et
engendre le suivant. Sur le plan rhétorique, les figures de répétition, I'’hypozeuxe et 'anaphore,
sont dépassées par un systéme de récurrence générative. La répétition produit le texte, génére
I'engendrement qu’elle énonce, dans la mesure o, par une sorte d’anadiplose généalogique,
chaque nom propre complément final devient le pronom relatif sujet de la proposition suivante.
Ainsi, le récit des origines déployé par le chroniqueur Alcofribas Nasier offre un mythe d’auto-
engendrement masculin et d’autosuffisance masculine. Le verbe engendrer issu du latin ingenero
implique I'enfantement par un pére et une mere. Cependant, beaucoup d’exemples en moyen
francais évoquent 'engendrement par un étre male seul, comme dans cet exemple tiré de Simon
de Phares: « Noé, en son aage cinq cens, engendra ses trois enfans, Sem, Can et Japhet ».
Néanmoins, le verbe est aussi usité avec la femme en complément d’objet indirect : « Lameth li
mauvais fu bigames Et si ot tout premier .II. fames, Dont I'une avoit a non Ada Et l'autre avoit a
non Stella ; Il engendra de Ada Jabel, Qui fu tantost aprés Abel, Et Jubal » (Guillaume de
Machaut, Le Livre du voir dit, 1364").

Si I'on examine les hypotextes de ’Ancien Testament et des Evangiles, les femmes y sont
bien citées et participent de la généalogie. En Geneése 4, paraissent la femme de Cain, les deux
femmes de Lamek, Ada et Cima, la femme d’Adam. En Genése 5, les engendrements sont
masculins, mais constituent le fruit a la fois des fils et des filles, ceci est bien précisé a chaque
génération. En Geneése 10, en revanche, la descendance de Noé est marquée par le masculin, seuls
les fils sont nommés. On retrouve la mention des fils et des filles en Genese 1. Du c6té du
Nouveau Testament, 'évangile selon saint Matthieu s’ouvre par I'ascendance de Jésus, modele
matriciel du texte rabelaisien comportant le leitmotiv de I'engendrement. Les méres y sont
ponctuellement citées « Salmon engendra Booz, de Rahab, / Booz engendra Jobed, de Ruth » ;
« David engendra Salomon, de la femme d’Urie ». Surtout, les engendrements s’achévent sur le
triomphe d’'une conception féminine et divine, celle de Marie : « Jacob engendra Joseph, I'époux
de Marie, de laquelle naquit Jésus, que I'on appelle le Christ » (voir fig. 1). Saint Luc quant a lui
renverse l'ordre de la généalogie christique dans son évangile, il commence par Jésus et remonte
jusqu’a Adam et Dieu. Luc tisse une généalogie purement masculine marquée par la formule
réitérée « fils de » (voir fig. 2). Ainsi, 'examen des hypotextes bibliques, et plus encore du modéle
fondateur que constitue I'évangile selon saint Matthieu, permet de mesurer avec précision I'écart
rabelaisien. La généalogie christique, bien que formulée selon une syntaxe largement masculine
de 'engendrement, n’efface jamais totalement les femmes : elles y sont nommées, réguliérement
intégrées a la chaine généalogique, et surtout, 'économie entiere du récit s’'ordonne autour d’'un
terme paradoxal, celui d'un enfantement féminin et divin, qui suspend la logique ordinaire de la
filiation. La figure de Marie, a la fois vierge, meére et médiatrice, constitue le point
d’aboutissement et de dépassement de la série des « engendra ».

1o Sur les listes dans Pantagruel, et sur celle-ci en particulier, voir l'article de Nicolas Le Cadet dans ce numéro,
« Enumérations et listes dans Pantagruel (1542) » et surtout dans le volume Atlande (Nicolas Le Cadet, Jérémy
Sagnier, Rabelais, Pantagruel, Neuilly-sur-Seine, Atlande, coll. « Clefs concours - Lettres XVIe siecle », 2025), du
méme auteur, les pages 135-137, offrant un bilan critique éclairant et éclairé.

1 Ces exemples sont tirés de la notice lexicographique du verbe engendrer, dans le DMF : Dictionnaire du Moyen
Frangais, version 2023 (DMF 2023). ATILF - CNRS & Universit¢é de Lorraine. Site internet :
http://www.atilf.fr/dmf.


http://www.atilf.fr/dmf

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 6
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

A linverse, la généalogie de Pantagruel, tout en s'adossant a ce modeéle scripturaire, en
détourne le principe. La lignée gigantale, saturée d’autoreproductions masculines, méconnait
I'apogée marial. Lorsque survient enfin la naissance de Pantagruel, celle-ci ne consacre
nullement la maternité : la mere est présentée par la métonymie de son corps, hyperboliquement
sexualisé™ et figuré comme une sorte de carrefour, de lieu de passage. Le narrateur ne s’arréte
pas a la personne de la mere, privée de parole et expulsée du récit aussitot Pantagruel délivré. La
parodie de la généalogie du Christ dessine ainsi une cloture masculine de I'engendrement,
substituant a la valorisation biblique de I'engendrement marial une fiction d’autosuffisance
masculine.

Au chapitre suivant, la meére est bien mentionnée et participe formellement a
I'engendrement du fils : « Gargantua, en son eage de quatre cens quatre vingtz quarante et quatre
ans, engendra son filz Pantagruel de sa femme nommée Badebec, fille du roi des Amaurotes, en
Utopie, laquelle mourut du mal d’enfant, car il estoit si merveilleusement grand et si lourd qu’il
ne peut venir a la lumiere sans ainsi suffocquer sa mere » (chap. 2, p. 66). Certes, Badebec est
nommeée, son ascendance royale rappelée, mais, entre cette origine prestigieuse et sa mort en
couches, aucune caractérisation ne lui est accordée. La figure maternelle est réduite a une
fonction biologique aussitot accomplie et immédiatement sanctionnée par la disparition. Cette
évacuation est redoublée par la structure méme du chapitre : la mention de Badebec est suivie
d’un long développement étiologique consacré aux origines du nom Pantagruel, qui étouffe
littéralement la figure maternelle sous un éblouissant déploiement savant. Le récit se détourne
de la mére pour se concentrer sur une cosmologie altérée. La terre, de nouveau frappée par un
phénomeéne extraordinaire, n’est plus cette matrice abreuvée du sang du juste ; elle est désormais
« eschauffée » et exhale une « sueur enorme ». Le motif de la fécondité premiére se trouve ainsi
renversé : le monde des grosses néfles, associé a une fertilité débordante, bascule dans un univers
altéré, desséché, stérile et mortifere. L’accouchement de Badebec lui-méme est contaminé par
ce déréglement généralisé. De son corps ouvert surgit une caravane hétéroclite mélant animaux
exotiques, denrées tourangelles et aiguillons de vin, dans une scéne de parturition grotesque®
qui transforme la naissance en débordement monstrueux. Le géant Pantagruel altére ainsi sa
propre mére dés sa venue au monde, si bien que la fécondité féminine aboutit a son propre
anéantissement. Dans l'économie du livre, ce traitement contraste fortement avec la
prolifération jubilatoire des engendrements masculins du chapitre précédent. Tandis que la
généalogie virile se démultiplie et se céléebre dans I'auto-engendrement, la maternité est non
seulement marginalisée, mais strictement présentée dans sa puissance létale. La naissance de
Pantagruel, parodique contrepoint de la généalogie christique, consacre ainsi une logique
d’autosuffisance masculine : la mére n’est plus médiatrice, mais obstacle aussitdt supprimé,
condition négative d'un monde ol 'engendrement se pense désormais sans elle.

En écho au chapitre 1, la lettre du chapitre 8 déploie la puissance paternelle
d’engendrement. L’exorde de la lettre de Gargantua a son fils Pantagruel se compose en effet
d’un éloge appuyé de la fécondité masculine : le pére s’émerveille de pouvoir acquérir une espéce
d’immortalité en perpétuant « son nom et sa semence » (p.114), loue les pouvoirs de la
« propagation seminale » (ibid.) et rend grace a Dieu de lui avoir donné le pouvoir de voir

12 Par son vagin transitent soixante-huit muletiers, autant de mulets, neuf dromadaires et sept chameaux (p. 72) ;
Gargantua, dans son éloge funébre, déplore la perte de son « petit con », tandis que le malicieux Alcofribas Nasier
en précise I'étendue prodigieuse : « troys arpens et deux sexterées » (p. 74).

13 Voir Mikhail Bakhtine, L’ceuvre de Frangois Rabelais, op. cit., p. 40-63. Selon Bakhtine, le réalisme grotesque repose
sur une esthétique de I'excés, de la déformation et de I'abaissement vers le « bas corporel ». Le corps grotesque,
ouvert, débordant et inachevé, est un corps en devenir, inscrit dans les cycles de la naissance, de la croissance et
de la régénération. L'abaissement n’y est pas dégradant mais fécond, il désacralise les autorités et célebre une
sagesse populaire fondée sur le rire carnavalesque et la matérialité joyeuse.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 7
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

refleurir son antiquité chenue dans la jeunesse de son fils et de demeurer en son « image™ »
(p. 16) visible en son fils et par son fils. Il poursuit en souhaitant que son fils, aprés sa mort,
demeure comme un miroir représentant la personne de son pére et en rappelant la mémoire de
son propre pere, Grandgousier. Sont de la sorte passées sous silence les méres, alors méme que
I'épitre de Rabelais & Erasme, dans le registre de la correspondance historique, faisait de la mére
la figure ultime de l'apologie du maitre : « Patrem te dixi, matrem etiam dicerem, si per
indulgentiam mihi id tuam liceret’> ». Erasme, dans cette lettre de novembre 1532, est présenté en
meére nourriciere, généreuse et libérale, délivrant sans compter et sans regarder, le lait de son
savoir. En ceci, la lettre de Rabelais a Frasme se distingue de celles d’Erasme a John More, le fils
de Thomas More™ (1531) ou de Guillaume Budé a son fils” (1519). Dans ces deux lettres, les
humanistes se concentrent sur la paternité, d’autant plus légitime et élevée qu’elle découle d'une
éducation élevée (lettre a John More) et se fonde sur l'inspiration des muses, allégories des
humaniores litterae (lettre de Guillaume Budé a son fils). Toutefois, dans la lettre de Rabelais, la
maternité demeure une métaphore, engendrée par 'image commune des mamelles de la science.
On peut deés lors mesurer I'écart significatif entre la lettre fictionnelle de Gargantua et la lettre
historique de Rabelais a Erasme. La ot1 la correspondance humaniste autorise, flit-ce sur le mode
métaphorique, une féminisation de la transmission savante - la science comme lait, le maitre
comme meére nourriciére - la lettre du chapitre 8 resserre au contraire la chaine de
I'engendrement autour d’'une filiation strictement masculine. La transmission y est pensée en
termes de semence, de nom, d’'image et de miroir, dans une continuité verticale qui va de
Grandgousier a Gargantua, puis de Gargantua a Pantagruel, sans qu’aucune figure féminine ne
vienne durablement médiatiser, infléchir ou complexifier ce passage. A aucun moment de cette
lettre a son fils Grangousier ne rappelle la mémoire™® de sa mére. Le discours de I'épistolier se
concentre strictement sur la célébration de la paternité, effagant la maternité. La lettre
parachéve ainsi le fantasme d’'une autosuffisance masculine ou I'engendrement biologique,
I'engendrement moral et 'engendrement intellectuel se confondent, préparant le terrain a une
sociabilité tout aussi exclusivement masculine, fondée non plus sur la génération des corps, mais
sur I'association des pairs.

La généalogie pantagruélique, par son auto-engendrement masculin et sa maniére
d’évacuer la part maternelle, installe une logique d’autosuffisance ot le masculin se pense
comme cause et comme fin, comme principe générateur et comme seul vecteur de continuité.

4 Lintertextualité avec la source biblique est ici particuliérement marquée : Gargantua reprend explicitement la
formule fondatrice de la Genése (I, 27), ot Dieu crée 'homme « ad imaginem et similitudinem nostram ». Comme
I'a montré Jean-Claude Schmitt, I'imago est au cceur de l'anthropologie chrétienne, elle fonde une relation
dynamique entre le Pére et le Fils, restaurée par I'Incarnation du Christ, imago Patris et « gond du salut » (cardo
salutis). La filiation n’est donc pas seulement biologique, mais spirituelle et symbolique : elle intégre 'homme
dans une économie de la ressemblance et de la transmission. En associant la relation entre Gargantua et
Pantagruel a ce modele théologique, Rabelais valorise une paternité incarnée, ou le pére se prolonge et se
régénére dans le fils. Sur la notion chrétienne d’imago, voir Jean-Claude Schmitt, «La culture
de l'imago », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 51° année, n° 1, 1996, p. 3-36.

5 « Je t'ai appelé pére, je t'appellerais méme meére si ta bienveillance me le permettait. En effet, ce que nous voyons
tous les jours arriver a celles qui portent dans leur utérus un feetus qu'elles nourrissent et qu'elles protégent
contre les dangers de l'air ambiant, tu l'as toi-méme éprouvé, toi, qui, ne connaissant pas mon visage et ignorant
mon nom, tu m'as élevé et méme nourri aux mamelles tres pudiques de ton divin savoir. Si je ne reconnaissais
pas, ni n'acceptais que tout cela te fat dd, je serais le plus ingrat de tous les hommes qui sont ou qui seront dans
les années a venir. Salut donc a toi encore et encore, pére trés aimant, pére honneur et garant de la République
des Lettres, défenseur invincible de la vérité ! », Rabelais, Lettre 3 Erasme de Rotterdam (Lyon, 30 novembre
1532), trad. Claude La Charité, Tout Rabelais, op. cit., p. 1506.

16 La Correspondance d’Erasme, trad. Benoit Beaulieu et Hendrik Vannerom, Bruxelles, University press, 1980, vol. IX,
L. 2432, p. 191.

17 Cité par Claude La Charité, La Rhétorique épistolaire de Rabelais, Québec, Nota bene, 2003, p. 115.

8 On se souviendra a ce titre de I'éloge funebre parodique de Gargantua en mémoire de son épouse Badebec jouant
comiquement sur l'art de l'ellipse : « Ma tant bonne femme est morte, qui estoit la plus cecy, la plus cela qui
feust au monde » (chap. 3, p. 74).



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 8
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

De la sorte, la matrice narrative et symbolique de la génération autorise la constitution d'un
monde sans médiation féminine, ot la transmission (du nom, de la semence, du savoir) circule
d’homme a homme. Or cette cloture généalogique trouve son prolongement dans la forme
sociale que prend l'action. Si les géants s’engendrent « entre eux », sans que les femmes aient
place durable dans I'économie des origines, il n’est pas étonnant que, dés que Pantagruel sort de
I'espace domestique, sa premiere insertion dans le monde se fasse sous le signe d’une
homosocialité exclusive, celle des universités, des voyages d’études et des rencontres de
compagnons. La fiction déplace alors 'autogénération masculine vers I'association masculine,
de la chaine des péres et des fils a la chaine des compagnons et des pairs.

Une brigade strictement masculine

La constitution de la brigade pantagruélique prolonge naturellement la mythologie
fondatrice d'une génération exclusivement masculine. Quand Pantagruel quitte l'espace
familial, sa premiére expérience sociale se déploie dans le champ de I'apprentissage, dont il
retient bien plus le plaisir de la mobilité, de la rencontre, du jeu et de la bonne chair, que celui
de « fervente estude » (Tiers livre, 31). Il se constitue son cercle de sociabilité en faisant le tour
des universités, bastion de 'homosocialité masculine. Le chapitre 5 déplie a I'envi cette société
estudiantine. A Poitiers, Pantagruel rencontre des « escoliers » désceuvrés, auxquels il offre une
« Pierre levée » (p. 84), qui devient leur table de réjouissances pour « banqueter a force flacons,
jambons et pastez » (ibid.). Il part de Poitiers pour Maillezais « avecques aulcuns de ses
compaignons » (p. 84) pour rendre visite au sépulcre de son ancétre Geoffroy a la grand dent. Il
se rend ensuite a La Rochelle, et a Bordeaux, ou il apprend « l'usance des escholiers de ladicte
université » (p. 86), a savoir danser et jouer de I'épée. Il trouve a Montpellier une « joyeuse
compagnie » (p. 88), y renonce aux études de médecine, les médecins sentant le clystére comme
vieux diables, puis de droit, n’y dénichant que « troys teigneux et un pelé de legistes » (ibid.). Et
quand il tombe « amoureux » (ibid.) en Avignon, c’est bien rapidement « car les femmes y jouent
volontiers du serrecropiere » (ibid.). C’est dans ce contexte de joyeuse tournée universitaire, alors
que Pantagruel est bien loin du « personnaige studieux » aux facultés naturelles suspendues et
aux sens extérieurs abolis que décrit Rondibilis dans le chapitre 31 du Tiers livre, qu'intervient
pour la premiere fois Epistemon, « son pedagogue » (p. 88), qui sera aussi son compagnon de
fortune et d’armes. Le premier geste d’Epistemon consiste a éloigner son disciple des tentations
charnelles ; il le tire d’Avignon pour le replonger dans le grand mouvement des voyages
éudiants : Valence, Angers, Bourges, ou le géant semble enfin s’arréter a I'étude du droit,
Orléans, ou il devient expert en jeu de paume.

Cet esprit estudiantin, joyeux et ludique va animer la compagnie des fidéles de
Pantagruel, qui se forme petit a petit, au gré des déplacements et des rencontres. En ce sens,
Pantagruel va écouter le conseil de son peére : « Revere tes precepteurs, fuis les compaignies de
gens esquelz tu ne veulx point resembler » (chap. 8, p.124). Il faut s’arréter sur les termes
compagnie et compagnon qui reviennent dans ces chapitres 5 et 8, ou se constitue une premiere
forme, assez libre, de sociabilité avec les écoliers, que le précepteur, puis le pére, s’empressent
de corriger en lui donnant une orientation : fuir les jeux érotiques, qui éloignent de I'étude, et
les personnalités rébarbatives. Pantagruel va, au gré de ses pérégrinations, élire un groupe
d’hommes avec lesquels il souhaite « partager le pain » selon I'étymologie de compagnon, cum
panis. En ce sens, le chapitre IX, relatant la rencontre de Panurge, constitue un éloge généreux
et malicieux des origines du terme compagnon : en quatorze langues différentes, 'ami et
compagnon Panurge, élu au premier regard, déploie sa demande de pitance, aboutissant a une
requéte limpide en sa « langue naturelle et maternelle », de Touraine : « pour ceste heure jay
necessité bien urgente de repaistre : dentz aigués, ventre vuyde, gorge seiche, appetit strident »
(p.136). Cest dans ce méme chapitre que sont nommeés pour la premiére fois Eusthénes et

v TL, XXXI, p. 755.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | Q
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

Carpalim, qui completent la troupe des gens auxquels le jeune prince veut ressembler.
Epistemon, Eusthénes, Carpalim et Panurge, comme Pantagruel portent des noms dont
I'étymologie grecque informent 'ethos : epistémén, celui qui sait, le savant, eusthénés le bien
fort, karpalimos, I'agile, le rapide, panourgos, I'apte a tout. Cette construction onomastique crée
un effet de miroir entre les compagnons ; leur nomination traduit un acte de foi humaniste en
la pratique du grec et répond aux enseignements de Gargantua associant la connaissance du grec
au savoir véritable.

Répondant aux admonestations paternelles, les choix de Pantagruel se portent sur une
communauté tres restreinte d’élus, dont les noms mémes portent les couleurs des premiers
hellénistes. Rabelais met ainsi en abyme son expérience de la sodalité intellectuelle des débuts
de 'humanisme frangais. Panurge, en dépit de son allure de « cueilleur de pommes » (p. 126) se
révele un polyglotte virtuose, notamment en tant que locuteur grec, tandis que Carpalim,
pourtant simple « laquais de Pantagruel », comprend lui aussi le grec (chap. 9, p. 134). Ces
caractéristiques ne sont pas anodines, elles indiquent que la compétence linguistique, et
singuliérement la maitrise du grec, constitue un critére décisif d’appartenance au groupe. Ce
petit cercle d’hommes représente ainsi, transposé dans la fiction, la communauté masculine des
humanistae historiques partageant le méme « pain intellectuel » et nourris des « lettres
Grecques » (p. 120). Dés lors, la quéte chevaleresque et les batailles épiques parodiées dans cette
geste héroi-comique peuvent étre lues comme des allégories des combats humanistes, menés
sur le terrain du savoir, de la langue et de linterprétation. Les termes compaignons et
compaignie, récurrents dans le récit, appartiennent en effet au lexique traditionnel de I'épopée
et du roman chevaleresque - on les rencontre fréquemment dans la Chanson de Roland, chez
Chrétien de Troyes et dans leurs continuations. Rabelais colore son ceuvre de cette teinte
lexicale*® typique des genres épiques et chevaleresques, mais il déplace la masculinité
chevaleresque et martiale sur le terrain de la masculinité savante.

L’'on pourrait lire dans cette brigade fictive, placée sous l'étendard du grec, une
préfiguration, en prose et sur un mode burlesque, de la confrérie historique et poétique inspirée
par I'helléniste Jean Dorat et que Pierre de Ronsard associera a la Pléiade des sept poétes
alexandrins du III° siécle avant notre ére. La petite troupe pantagruélique anticipe ainsi, sur un
mode carnavalesque et fictionnel, I'idéal humaniste d’une élite lettrée masculine soudée par la
pratique des langues anciennes et par la conscience aigué d’appartenir a une communauté
d’exception. Si'on compte le chroniqueur Alcofribas Nasier - bon compagnon s’il en est, capable
de circuler librement dans sa propre chronique et d’en infléchir la perspective - on dénombre
six membres dans cette brigade. Il en manque donc un pour parfaire le chiffre symbolique : ce
serait l'auteur lui-méme, figure absente mais omniprésente, marionnettiste sous-jacent et
helléniste fervent, qui orchestre cette sodalité savante tout en se tenant légérement en retrait.
Par ce jeu de dédoublement et d’effacement®, Rabelais inscrit sa propre posture d’humaniste
dans la fiction, tout en laissant affleurer, sous le rire et la parodie, I'idéal d'une fraternité lettrée
exclusivement masculine.

Cette brigade pantagruélique ne se définit donc pas seulement par la camaraderie, mais
par une économie symbolique de I'entre-soi masculin. Le compagnonnage, tel qu’il est mis en
scéne, repose sur un triple partage : partage du pain, partage du savoir, partage de la parole. Or
ces trois modalités de la communauté excluent structurellement toute altérité féminine. Les
femmes ne sont ni partenaires de table, ni interlocutrices savantes, ni destinataires d’'une parole
dialogique ; elles sont tenues a distance, contournées, réifiées, ou réduites a des figures
d’entrave, de tentation ou de dégradation. La brigade se constitue ainsi par un processus de

20 'isotopie du compagnonnage est largement déployée dans le corpus, comme l'atteste la base Frantext : compagnie
compaignie compaignies (9 attestations) ; compaignon compaignons compaing (34 occurrences).

2 Voir Ariane Bayle, « D’Alcofribas Nasier a Frangois Rabelais : différer et promettre », La pseudonymie dans la
littérature frangaise, éd. David Martens, Presses universitaires de Rennes, 2017.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

sélection négative autant que positive ; elle choisit ses pairs, mais elle se définit aussi par ce
qu’elle rejette. De ce point de vue, la sociabilité pantagruélique reléve de 'homosocialité au sens
fort : un espace ou les hommes se reconnaissent entre eux, s’évaluent, s’éprouvent, se forment
et se valident mutuellement. Le rire, la grivoiserie, la joute verbale et la surenchere obscene
fonctionnent comme des rites d’intégration, des épreuves de connivence. Etre bon compagnon,
C’est savoir rire des mémes choses, manier les mémes langues, partager les mémes références et
accepter les mémes débordements. Cette masculinité n’est pas tant fondée sur la domination
directe (seul Panurge la pratique véritablement) que sur la cooptation, sur 'adhésion® a un code
implicite qui conjugue érudition, licence et mobilité. En cela, la brigade pantagruélique apparait
comme un miroir déformant mais révélateur des premiéres communautés humanistes : sociétés
d’hommes lettrés, circulant entre universités, correspondants assidus, lecteurs passionnés des
textes antiques, parfois aussi enclins a cultiver une sociabilité festive, potache, voire cruelle*.
Rabelais transpose dans la fiction cette expérience, en la grossissant jusqu'a la caricature. La
masculinité savante qu’il met en scéne se veut joyeuse, libre et inventive ; elle n’en demeure pas
moins fermée, autoréférentielle et peu disposée a accueillir une altérité qui viendrait en troubler
I'équilibre. C’est pourquoi cette brigade, si elle constitue sans doute le noyau le plus stable et le
plus séduisant de la masculinité pantagruélique, en révéle aussi les tensions internes.

La constitution de la brigade pantagruélique ne saurait toutefois étre pleinement
comprise sans prendre en compte le registre épique dans lequel elle s’inscrit explicitement a
partir du chapitre 23 de Pantagruel. A mesure que le récit bascule vers la geste guerriére — guerre
contre les Dipsodes, affrontements collectifs, hauts faits et trophées — Rabelais convoque tout
un imaginaire héroique traditionnellement associé a la virilité : grandeur des corps, violence des
combats, exaltation des prouesses, célébration de la victoire et fixation mémorielle des exploits.
La page de titre elle-méme annonce cette inflexion en promettant les « faictz et prouesses
espoventables » de Pantagruel, inscrivant d’emblée le texte dans I'’horizon d’attente de I'épopée.
Le lexique, les motifs et la structure narrative empruntent alors largement au fonds
chevaleresque et épique médiéval : récits de batailles rangées (la subtile déconfiture du chap. 25),
descriptions hyperboliques des corps (le duel du chap. 29) et des forces en présence (le catalogue
épique dressé par le prisonnier au chap. 26), individualisation des héros (puissance merveilleuse
de l'urine pantagruélique, chap. 28), exaltation de la bravoure et mise en scéne de trophées
destinés a pérenniser la mémoire des victoires (chap.27). Les compagnons forment une
minuscule armée soudée autour de leur prince géant, animée par la fidélité au chef et par une
solidarité virile qui rappelle les fraternités guerriéres de la chanson de geste. Le vocabulaire de
la compagnie, déja présent dans les chapitres de formation estudiantine, trouve ici son plein

22 Sur la question, primordiale, de 'adhésion de 'ensemble du groupe a chaque choix individuel et de la capacité a
renchérir aprés une saillie ou une invention, on remarquera la récurrence du sourire ou du rire complices, de
méme que du verbe consentir, marquant un plein acquiescement et la cohérence parfaite du cercle des amis :
« Et le bon Pantagruel ryoit a tout » (chap. 26, p. 272, a 'écoute des propos paillards de ses apostoles se
réjouissant du droit de prise sur les corps des « putains » d’Anarche) ; « A ce commencza Epistemon soubrire et
dist : Il n’est umbre que [...] » (chap. 27, p. 278) ; « A quoy voluntiers consentit Pantagruel et veit le mystere,
lequel il trouva fort beau et nouveau » (chap. 22, p. 246) ; « A quoy consentit voluntiers Pantagruel » (chap. 23,
p. 250, a propos du récit étiologique des lieues en France, si nombreuses en raison de la voracité sexuelle des
jeunes garces picardes et des beaux jeunes galants parisiens, qui biscotent, fanfreluchent et belinent a tout bout
de champ - Panurge précisant dans une parenthése ironique que seuls les hommes peuvent se lasser de cette
frénésie sexuelle, les femmes demeurant, quant a elles, insatiables).

23 Les sociétés et confréries joyeuses, que 'on appelle aussi abbayes de jeunesse, rassemblent en communautés
ludiques des jeunes hommes généralement encore célibataires qui renversent le modéle dominant en parodiant
les assemblées et les cérémonies d’institutions sérieuses. On peut penser aux sociétés francaises de la Meére Sotte
a Paris, des Cornards a Rouen, de la Mére Folle a Dijon ; aux sociétés italiennes des Intronati (les hébétés) de
Sienne, des Confusi de Bologne, des Dispersi de Brescia, des Rozzi (frustes, incultes) de Sienne, des Oziosi
(oiseux) de Naples ; a la société russe des Ignorants de Saint Pétersbourg. Sur ce point, voir les articles de Katja
Gvozdeva, d’Elena Gretchanaia et d’Alexandre Stroev, dans le volume Savoirs ludiques. Pratiques de
divertissement et émergence d’institutions, doctrines et disciplines dans 'Europe moderne, Paris, Champion, 2014.

10



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

déploiement martial, faisant basculer lI'homosocialité savante vers une homosocialité
combattante, bien que décalée.

Du fait lI'intention parodique de l'auteur, l'irruption de 'épique ne produit pas l'effet
attendu en contexte martial. Les combats sont systématiquement détournés, dégonflés, vidés de
leur solennité ; la violence se fait grotesque, les armes sont remplacées par des substituts et les
ennemis écrasés moins par la noblesse du geste que par l'excés et l'accident risibles.
L’affrontement avec Loup Garou, avatar comique de Polyphéme, illustre parfaitement cette
dégradation : la figure du monstre effroyable s’effondre dans une chute ridicule, telle « une
grenoille » (p. 304), entrainant avec lui un petit bestiaire domestique - « un chat bruslé, une
chatte mouillée, une canne petiere et un oison bridé » (p. 304) - qui annule la terreur attendue
par une ironie triviale. De méme, les trophées érigés a l'issue des combats, celui de Pantagruel
(marqué par lesprit renardien**) comme celui de Panurge, relévent de la parodie des
monuments héroiques. Ils enregistrent moins la grandeur des exploits que leur absurdité, leur
disproportion ou leur dimension obscene. La virilité épique est ainsi constamment désamorcée
par la grivoiserie, la scatologie et la ruse panurgienne, qui déplacent la valeur du courage vers
celle de I'ingéniosité rusée, héritée de Renart. Dans ce cadre, la brigade pantagruélique apparait
comme une communauté masculine prise dans une tension permanente : elle emprunte ses
formes a I'épopée, mais en sape méthodiquement les fondements axiologiques. La masculinité y
est certes exaltée, démultipliée, rendue spectaculaire, mais cette mise en spectacle méme la rend
instable, poreuse, propre a basculer vers le ridicule ou le bestial. L’épopée passée au crible des
registres héroi-comique et burlesque ne fonctionne pas comme un dispositif de légitimation
virile, mais comme un opérateur critique : la puissance masculine n’y persiste qu’en acceptant
d’étre traversée par le rire.

L’hégémonie de I'agentivité masculine

La cohésion de la brigade pantagruélique trouve son plein déploiement dans les derniers
chapitres de Pantagruel, lorsque le récit bascule résolument dans le registre épique. La guerre
contre les Dipsodes mobilise un imaginaire héroique qui, malgré sa tonalité parodique, confere
a la compagnie une place centrale dans I'économie de I'action. L’épopée, méme infléchie par le
rire, demeure en effet un genre fondamentalement agentif : elle distribue les roles, sélectionne
les sujets de I'action et désigne ceux qui font I'histoire. Or, dans Pantagruel, cette agentivité*> est
intégralement monopolisée par des figures masculines. La page de titre 'annonce sans
ambiguité : Pantagruel roy des Dipsodes restitué a son naturel avec ses faictz et prouesses
espoventables. Le récit est d’emblée placé sous le signe d'une geste masculine, centrée sur les
actions d’'un héros et de ses compagnons, conformément aux caractéristiques génériques de la
vita héroique. Cette orientation est confirmée par l'analyse des rubriques narratives, qui
assignent systématiquement aux hommes la fonction de sujets de 'action. Pantagruel, treize fois
sujet des titres narratifs, est montré agissant, se déplacant, faisant des rencontres, jugeant et
triomphant : « Comment Pantagruel rencontra un Limosin », « Comment Pantagruel vint a
Paris », « Comment Pantagruel [...] receu letres », « Comment Pantagruel trouva Panurge »

24 La présence du proverbe médiéval « Engin mieux vaut que force » dans les carmes de Pantagruel évoque le Roman
de Renart. Et l'on trouve, en effet, dans 1'épisode « Chantecler, Mésange et Tibert » de la branche VIla (selon
I'ordre adopté par I'édition d’Armand Strubel), cette expression ainsi que la rime force / écorce : « Poor a de
perdre s’escorce / Se plus ne vaut engien que force. / Molt doute a perdre sa jonelle, / Sauques ne li vaut sa
favele » (Roman de Renart, branche VIla « Chantecler, Mésange et Tibert », éd. Armand Strubel, Paris, Gallimard,
1998, p. 271, v. 611-614). La traduction de Dominique Boutet est la suivante : « Il a peur de perdre sa peau, & moins
que la ruse ne triomphe de la force. Il craint fort dy laisser sa pelisse si sa rhétorique ne lui est pas de quelque
secours ».

25 L’agentivité, néologisme calqué sur l'anglais agency, désigne la capacité d’'un individu ou d'un groupe a agir de
maniére autonome, a déployer des actions intentionnelles et a produire des effets sur le monde, plutét que de
les subir. Elle implique la possibilité de faire des choix, d'influencer son environnement et d’étre reconnu comme
acteur ou actrice de ses propres actions.

11



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 12
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

« Comment Pantagruel [...] jugea une controverse », « Comment Pantagruel donna sentence »,
« Comment Pantagruel partit de Paris », « Comment Pantagruel eut victoire bien estrangement »,
ou encore « Comment Pantagruel defit les trois cens géants armés de pierre de taille et Loup Garou
leur capitaine ». Méme la maladie du géant devient un événement digne d’étre narré -
« Comment Pantagruel fut malade » — preuve que l'agentivité masculine inclut jusqu’aux
atteintes du corps, pourvu qu'elles participent de la biographie héroique. A c6té du prince,
Panurge apparait comme le premier des compagnons. Sept chapitres lui conférent explicitement
le statut de sujet narratif : « Comment Panurge racompte », « Comment Panurge enseigne »,
« Comment Panurge guaignoyt », « Comment Panurge feist quinaud I’Angloys », « Comment
Panurge feut amoureux », « Comment Panurge feist un tour ». Ces titres signalent une délégation
de 'agentivité, depuis le prince vers son alter ego, ce qui redistribue 'hégémonie masculine a
l'intérieur du groupe des pairs. Epistemon, plus marginalement, accede lui aussi a ce statut, dans
le titre du chapitre 30: « Comment Epistemon fut guéri», tandis que la compagnie
pantagruélique peut étre dotée d’'une agentivité collective dans des chapitres tels que « Comment
Panurge, Carpalim, Eusthenes, Epistemon, compaignons de Pantagruel, desconfirent six cens
soixante chevaliers bien subtilement » ou « Comment Pantagruel et ses compagnons estoient
faschez de manger chair ». Méme les personnages secondaires investis d'une parole ou d'un réle
conflictuel demeurent masculins : « Comment les seigneurs de Baisecul et de Humevesne
plaidoient », « Comment le seigneur de Humevesne plaidoit », « Comment un grand clerc
d’Angleterre vouloit arguer contre Pantagruel », « Comment Thaumaste raconte ». A l'inverse,
aucune femme n’accede jamais a la position de sujet de chapitre. L’agentivité narrative leur est
refusée a la racine : aucune ne combat, ne juge, n’enseigne, ne décide, ne dialogue, ne raconte
ou n’écrit, exceptions faites des putains de 'armée d’Anarche (chap. 26), de la haute dame de
Paris (chap. 21-22) et de la dame a 'anneau (chap. 24), mais ces mentions relévent de la plus
grande dégradation grotesque, marquant également la dame hébraisante de Pantagruel, en
raison de 'ambivalence typique de 'anneau en contexte farcesque®S. Cette exclusion se manifeste
des le prologue, ou Alcofribas Nasier s’adresse explicitement a un auditoire masculin : « Tres
illustres et treschevaleureux champions, gentilshommes, et aultres, qui voluntiers vous adonnez a
toutes gentillesses et honnestetez » (p. 46). Les « dames et damoiselles » ne sont mentionnées
qu'en position seconde, comme simples réceptrices des « beaulx et longs narrez » (ibid.).
L’hégémonie masculine s’établit ainsi a la fois au niveau diégétique et métadiégétique : les

26 Voir TL, XXVIII, p. 741-743 : « Je t'en prie (dist Panurge) couillon velouté. Or diz mon amy. Prens (dist frere Jan)
I'anneau de Hans Cariiel grand lapidaire du Roy de Melinde. Hans Cariiel estoit home docte, expert, studieux,
home de bien, de bon sens, de bon jugement, debonnaire, charitable, aulmonsnier, philosophe : joyeulx au reste,
bon compaignon, et raillart, si oncques en feut : ventru quelque peu, branslant de teste, et aulcunement mal aisé
de sa persone. Sus ses vieulx jours il espousa la fille du baillif Concordat, jeune, belle, frisque, guallante,
advenente, gratieuse par trop envers ses voisins et serviteurs. Dont advint en succession de quelques
hebdomades, qu'’il en devint jalous, comme un Tigre : et entra en soubson, qu’elle se faisoit tabourer les fesses
d’ailleurs. Pour a la quelle chose obvier, luy faisoit tout plein de beaulx comptes touchant les desolations
advenues par adultere : luy lisoit souvent la legende des preudes femmes : la preschoit de pudicité, luy feist un
livre des louanges de fidelité conjugale, detestant fort et ferme la meschanceté des ribauldes mariées : et luy
donna un beau carcan tout couvert de Sapphyrs orientaulx. Ce non obstant, il la voioyt tant deliberée, et de
bonne chere avecques ses voisins, que de plus en plus croissoit sa jalousie. Une nuyct entre les aultres estant
avecques elle couché en telles passions, songea qu’il parloit au diable et qu'’il luy comptoit ses doleances. Le
diable le reconfortoit, et luy mist un anneau on maistre doigt disant. Je te donne cestuy anneau : tandis que
l'auras on doigt, ta femme ne sera d’aultruy charnellement congneue sans ton sceu et consentement. Grand
mercy (dist monsieur le diable. Je renye Mahon, si jamais on me l'oste du doigt. Le diable disparut : Hans Cartiel
tout joyeulx s’esveigla, et trouva qu'’il avoit le doigt on comment a nom ? de sa femme. Je oubliois a compter
comment sa femme le sentent, reculloit le cul arriere, comme disant ouy nenny, ce n’est ce qu'’il y fault mettre.
et lors sembloit a Hans Cariiel : qu'on luy voulust desrobber son anneau. N’est ce remede infallible ? A cestuy
exemple faiz, si me croys, que continuellement tu ayez 'anneau de ta femme on doigt. Icy feut fin et du propous
et du chemin. »



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », 13
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

hommes agissent dans l'histoire, et ce sont encore des hommes qui lisent, comprennent et
légitiment cette histoire.

Lorsque les femmes apparaissent dans la fiction, c’est précisément en tant que privées
d’agentivité. La « vieille sempiterneuse » est muette, évanouie, livrée aux violences répétées du
renard panurgien, décrites avec une cruauté redoublée par I'ironie du narrateur (chap. 15, p. 182
et 184). La haute dame de Paris, dans les chapitres 21 et 22, est dotée des attributs de la domina
courtoise pour mieux étre dégradée et humiliée ; elle est « couverte de la race » panurgienne,
culbutée et compissée par une horde de chiens, incarnation démultipliée de la masculinité
diabolique du trickster. Dans les deux seuls cas ou les femmes accédent a une véritable visibilité
narrative, elles ne deviennent jamais des agents de 'action, mais des surfaces d’inscription de
I'excés masculin, objets de bestialité, de mutilation et de supplice.

Ainsi, 'hégémonie de 'agentivité masculine apparait comme un principe structurant de
Pantagruel. Elle ne se limite ni a 'omniprésence des corps males ni a la saturation lexicale de la
masculinité, mais s’enracine dans une organisation profonde du récit qui réserve l'initiative, le
mouvement, la décision et la mémoire aux seuls hommes. La masculinité s’y définit moins
comme simple attribut corporel que comme puissance d’agir, comme capacité exclusive a
produire des effets sur le monde et sur autrui. C’est cette confiscation systématique de I'action
- plus encore que la mdle exubérance ou la grivoiserie - qui donne a l'univers pantagruélique
son visage profondément masculin et justifie de parler, a propos de Pantagruel, d'une hégémonie
de 'agentivité masculine.

LA VIRILITE MISE A MAL

La parodie de 'héroique

Si Pantagruel se déploie dans un univers saturé de marques de masculinité - surenchere
phallique, camaraderie virile, performances obscénes - il n’en demeure pas moins que la virilité,
entendue comme idéal éthique, moral et martial, y est profondément mise en crise. A la
différence de la masculinité, qui reléve d’'un régime corporel et pulsionnel, la virilité entendue
en son sens axiologique constitue a la Renaissance un modéle normatif exigeant, imposant une
posture a la fois physique, morale et rhétorique. Comme I'a montré Daniele Maira, la virilité se
définit par un ensemble de qualités stabilisées : force et fermeté morales, maitrise de soi, activité
physique et corps tonique, héroisme militaire, courage, honneur, parole musclée, vigueur
sexuelle?’. Elle constitue un idéal de perfection a la fois politique et anthropologique, qui peut
étre ressenti comme une injonction anxiogéne® tant il est difficilement atteignable dans sa
totalité. Or, dans Pantagruel, cet idéal viril est constamment déplacé. Le lexique méme de la
virilité y est étonnamment discret. Le terme viril n’est attesté qu'une seule fois (« en mon age

27 Voir Daniele Maira, « Mol et féminin : la fabrique du vir effeminatus dans la premiére modernité », Mollesses
renaissantes. Défaillances et assouplissement du masculin, dir. Daniele Maira, Freya Baur et Teodoro Patera, 2021,
p-12.

28 Voir Kathleen Perry Long (dir.), High anxiety : masculinity in crisis in early modern France, Kirksville, Missouri,
Truman State University Press, 2002. Ce volume collectif met en lumieére l'instabilité profonde des normes
masculines dans la France des XVI¢ et XVII* siécles. L'ouvrage montre que la virilité humaniste - fondée sur la
maitrise de soi, la constance morale, la vigueur corporelle et 'héroisme civique - constitue un idéal normatif
difficilement tenable dans un contexte marqué par les critiques évangéliques, par les guerres de Religion, par la
crise des autorités politiques et théologiques, par les mutations du savoir médical et par I'essor du scepticisme.
A travers des analyses littéraires, médicales et satiriques (Labé, Montaigne, Ronsard, Jacques Duval, Moliére,
corpus de blasons anatomiques, de facéties, de discours sur la sexualité et la maladie), les contributions
soulignent que la masculinité apparait comme une construction culturelle fragile, traversée par des angoisses
liées a la performance sexuelle, a la vulnérabilité du corps, a la peur de I'impuissance et a la crainte de la
domination féminine. Le rire, la satire et I'’hypersexualisation du corps masculin fonctionnent alors comme des
réponses compensatoires a une virilité vécue sur le mode de l'injonction anxiogéne et de la défaillance possible.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

viril*® », chap. 8, p. 18), et 'adverbe virilement n’apparait qu’en un point précis, dans I'épisode
burlesque des seigneurs de Baisecul et d’'Humevesne : « ledict Du Douhet tint au contraire
virilement?°, contendent que Pantagruel avoit bien dict » (chap. 10, p. 144). Cette rareté lexicale
contraste fortement avec la prolifération des marqueurs de masculinité corporelle et suggére un
décalage entre exhibition masculine et vertu virile.

La geste pantagruélique s’'inscrit dans une tradition épique et chevaleresque, dont les
codes sont systématiquement renversés, selon la logique de la parodie. Les combats, les
chevauchées, les affrontements sont dégonflés par une poétique du burlesque et de la chute :
glissades sur la vase, prises au lacs, incendies grotesques, déluges urinaires, piéges dérisoires, le
tout dans une joyeuse atmosphere d’irréalité, d'invraisemblance et d'incohérence. La prouesse
martiale se dissout dans une mécanique farcesque humiliante pour les antagonistes, et grisante
pour les compagnons et 'auditoire. La guerre contre les Dipsodes, qui constitue le grand épisode
martial de Pantagruel, reléve d’'une poétique résolument anti-héroique. Rabelais y déconstruit
méthodiquement les structures de 'épopée et du roman de chevalerie en s’attaquant a 'un de
leurs emblémes les plus structurants : le cheval. Dans toute la tradition héroique, de I'épopée
antique aux romans arthuriens, jusqu'a I'Orlando furioso de 'Arioste, la figure du miles est
indissociable de sa monture, I'equus, qui prolonge sa puissance?®, fonde sa noblesse et inscrit son
action dans le registre du gravis stylus. La roue de Virgile* associe explicitement le style élevé
au soldat et au cheval, animal noble par excellence. Or, dans la guerre pantagruélique, les héros
sont a pied. Pantagruel et ses compagnons ne forment pas une cavalerie, mais une troupe
pédestre. La seule véritable cavalerie est celle des ennemis : les « six cens soixante chevaliers »
dipsodes, qui incarnent une survivance grotesque du modéle héroique traditionnel. Mais cette
charge est aussitdt neutralisée par un stratagéme burlesque : Panurge, épaulé par ses acolytes,
tend des lacs qui entravent les chevaux, précipitent les cavaliers a terre et les livre a I'incendie
panurgien. La prouesse martiale est remplacée par une scéne de piégeage, la bataille par une
battue, organisée autour de deux grandes cordes dissimulées sous la terre et fixées sur le tillac
du navire, d'un « fais de paille », d'une « botte de pouldre de canon » et d'une « migraine de
feu » (chap. 25, p. 262).

Ce renversement se prolonge dans I'épisode de la course de Carpalim. La chasse, activité
aristocratique par excellence, traditionnellement associée au cheval, devient une poursuite a
pied, frénétique et miraculeuse. Carpalim est alors moins présenté en veneur qu’en coureur ; sa

29 Lexpression « age viril » renvoie, dans 'horizon humaniste, a I'dge de la pleine maturité masculine, associé a
I'accomplissement physique, moral et social de 'homme, conformément a I'idéal antique de la virilitas (force,
maitrise de soi, courage, autorité). Elle désigne moins un age biologique qu'un seuil symbolique d’accés a la
pleine dignité masculine. On peut la rapprocher, par contraste, de la formule moderne de Michel Leiris, L'’Age
d’homme (1939), qui déconstruit précisément ce modele. A la différence de I'« age viril » humaniste supposant
une stabilité identitaire et une plénitude morale (du moins, selon une certaine lecture de cette lettre), « I'age
d’homme » leirisien se présente comme une enquéte inquiéte, introspective et désenchantée sur les failles, les
peurs et les contradictions constitutives du sujet masculin.

30 Myriam Marrache-Gouraud translate l'adverbe virilement par la locution «avec vigueur » (P, X, p.80). Le
Dictionnaire du moyen frangais donne en effet la signification suivant de virilement : « d'une maniére virile, avec
vigueur, avec courage », dans un emploi qui reléve moins de la masculinité corporelle que d’'une vertu morale et
active ; il s'agit de « besongnier virilement », de « resister virilement », d’« obeir virilement », de « conforter
virilement », ou encore de « défendre virilement ce qui appartient a justice » (exemples tirés du DMF). L’adverbe
renvoie ainsi a un idéal de fermeté, d’endurance et de vaillance, inscrit dans une éthique de l'action et de la
constance, elle-méme héritée de la virilitas antique et chrétienne. Virilement reléve d'un registre axiologique,
associant la vigueur physique a la force morale et a I'énergie de I'ame.

3t Voir Daniel Roche, La culture équestre occidentale XVIe-XIX¢ siécle. II. La gloire et la puissance, Paris, Fayard, 2011.

32 Afin de répartir les différents styles, qui correspondent a différents genres et registres littéraires, les théoriciens
médiévaux ont établi ce qu'on appelle, d’aprés la Parisiana Poetria (ca 1220) de Jean de Garlande, la « Virgilis
rotta ». A chaque grande ceuvre du poéte latin Virgile correspondent un style et des caractéristiques. Le gravis
stylus (style élevé) renvoie a I'Enéide et au genre héroique ; le mediocris stylus (style moyen) aux Géorgiques et
au monde rustique ; 'humilis stylus (style bas) aux Bucoliques et aux discours amoureux.

14



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

performance ressortit moins a la chasse noble qu’a la capture carnavalesque3®. La virilité se voit
ainsi ramenée a une pure dépense corporelle. Plus radicalement encore, les chevaux ennemis
sont détruits : incendiés, carbonisés, transformés en nourriture. Le destrier épique se meut en
viande roétie : « Je vous voys apporter icy une cuysse de ces chevaulx que avons faict brusler, elle
sera bien assez rostie » (chap. 25, p. 264). L'animal emblématique du gravis stylus est recyclé
dans 'économie de la ripaille. Rabelais fait ainsi tourner a rebours la roue de Virgile : le style
élevé chute dans le style bas, le soldat devient farceur, le cheval chair. L'effacement symbolique
du cheval signe le démantelement de I'héroisme viril. La guerre pantagruélique ne célebre ni la
prouesse, ni la noblesse, ni la domination chevaleresque ; elle exhibe au contraire une
masculinité de la ruse, de la course, du piége et de la voracité. Epopée sans monture, elle met en
scéne un héroisme vidé de ses emblémes et de ses valeurs, et consacre la faillite du modéle viril
traditionnel.

La logique de rabaissement affecte 'ensemble de la geste. Panurge, compagnon principal
du géant, incarne une figure d’anti-héros : trickster3* obscéne, escroc, jouisseur, lache, il
détourne la grandeur héroique vers la ruse, la cruauté ludique et la vengeance burlesque. Ses
chevauchées obscénes (la meute de chiens lancée sur la dame de Paris), ses mauvais tours
(décrits par le menu dans le chap.16), ses théatres de la cruauté (les murailles de cons, la
bestialité du Renard a la « bonne quehue et longue », les mariages forcés, les incendies et les
déluges provoqués) relevent exactement de ce type dessiné par Paul Radin qui a été traduit par
« fripon divin » et qui traverse les figures de Renart, de Trubert et d’Ulespiegle. Dans ces cas,
la virilité (dans son acception premiére de « caractéres physiques de 'lhomme adulte ») ne cotoie
en rien la morale, mais condense une puissance masculine de nuisance jubilatoire. La relation
méme entre Pantagruel et Panurge contribue a la mise en crise du modéle viril. Le géant, figure

33 La poursuite a pied du chevreuil par Gymnaste et tous les animaux qu’il attrape au vol évoquent la tradition du
reynage décrite par Emmanuel Le Roy Ladurie dans son étude du carnaval de Romans (Le Carnaval de Romans
De la Chandeleur au mercredi des Cendres 1579-1580, Paris, Gallimard, 1979). En effet, toute instauration de
reynage (royaume de Carnaval) commence par la poursuite d’'un animal. Le meilleur coureur est institué roi du
reynage et les suivants ses sujets. Ceci est suivi d’'une grande chere et de réjouissances. Dans le texte de Rabelais,
la prise des chevaux tels des lapins, puis du chevreuil et de divers gibiers peut évoquer ce rituel, d'autant plus
que ces épisodes sont couronnés par l'établissement d’'un trophée guerrier et de son pastiche cynégétique.
Emmanuel Leroy Ladurie, Le Carnaval de Romans De la Chandeleur au mercredi des Cendres 1579-1580, Paris,
Gallimard, 1979.

34 Voir Paul Radin, The Trickster. A Study in American Indian Mythology (New York, Schocken Books, 1956). La figure
du « trickster » y est analysée comme un personnage mythologique fondamental, liminal et transgressif, a la fois
rusé et ridicule, créateur et destructeur, ma par la faim, le désir et 'errance. Le trickster incarne une énergie
pulsionnelle amorale qui met en crise les normes sociales et les valeurs héroiques, et révéle, par le rire et la
transgression, la part la plus violente de 'humain.

35 La construction de Panurge procéde d'un montage de traditions littéraires européennes que Rabelais recompose
sans |'y réduire. Comme I'a montré Myriam Marrache-Gouraud (« Hors toute intimidation » Panurge ou la parole
singuliére, Genéve, Droz, 2003, chapitre sur la gueuserie, p. 271 sq.), le personnage hérite de la figure du gueux et
du fripon (Cingar, Margutte, Ulespiegle), du fou et du trickster, et annonce le picaro espagnol. La rabelaisante,
en revanche, s’arréte rapidement sur I'héritage renardien et ne mobilise pas la figure de Trubert. Renart et
Trubert incarnent une tradition du trompeur violent, cruel et transgressif. Le Roman de Renart multiplie les
scénes de mutilation, de viol, de bastonnades et de supplices, ou la ruse se double d’'une brutalité sans frein,
exercée contre les corps et les institutions. De méme, Trubert est un imposteur féroce, dont les mystifications
s’accompagnent de violences physiques, de sévices et de viols, qui relévent d'une poétique du scandale et de la
transgression absolue. Voir Corinne Pierreville, « Le déguisement dans Trubert : I'identité en question », Le
Moyen Age, 2008/2, Tome CXIV, p. 315 a 334, p. 334 : « Tour a tour vilain nice, charpentier, médecin, écuyer,
chevalier, jeune pucelle effarouchée, duc, roi, reine, démon aux multiples visages, acteur, meneur de jeu, et enfin
spectateur, Trubert n’en finit pas de se soustraire a 'analyse afin que triomphe sa seule liberté. Si le personnage
reste en définitive opaque, ses aventures mettent en lumiére les failles de la société féodale et contribuent a une
satire féroce de ses actants, de ses croyances et de ses fondements moraux ». Panurge hérite de cette tradition
noire : comme Renart et Trubert, il pratique une intelligence prédatrice, fondée sur la manipulation verbale,
I'exploitation des failles sociales et I'art de faire subir a autrui des humiliations spectaculaires. Cette veine reléve
de ce que Charles Mauron a appelé le « comique agressif », voir Psychocritique du genre comique : Aristophane,
Plaute, Térence, Moliére, Paris, José Corti, 1964.

15



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 16
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

de souveraineté et de puissance, se trouve progressivement soumis a l'autorité de son
compagnon®®, qui impose sa logique de jouissance, de débordement et de transgression.
L’autorité virile se voit ainsi contaminée par une masculinité anarchique, pulsionnelle et
amorale.

La défaillance virile se trouve redoublée par une symbolique alimentaire et généalogique
placée sous le signe de la mollesse. Le mythe des origines pantagruéliques repose en effet sur la
consommation des « grosses mesles », nefles géantes issues d’'une terre fructueuse a 'exces. Or
la néfle est un fruit paradoxal, dont la consommation est traditionnellement associée a un état
de pourrissement avancé : elle se mange « blette », a la limite de la décomposition. Le TLFi
rappelle que « la nefle est de peu d’agrément : de saveur terne comme de chair ; molle sous la
dent comme sous le doigt » et I'expression ne prisier une mesple signifie en moyen frangais « tenir
pour chose de peu de valeur », connotation conservée dans le sens figuré du terme en frangais
moderne. Ce fruit mou, insipide, a la chair flasque, de peu de prix, devient pourtant la matrice
de la race gigantale. L'origine méme de Pantagruel se trouve ainsi placée sous le signe d’'une
mollesse fondatrice¥, qui entre en tension avec l'idéal viril de fermeté morale et de corps
tonique. Le gigantisme pantagruélique se construit dans cette ambivalence : une masculinité
hypertrophiée issue d’'un principe mou et blet. La grandeur des corps procéde d'une matiére
dégradée, déja entamée par le pourrissement, ce qui place la geste dans une logique de genése
parodique. La mollesse originaire contamine I'ensemble de 'univers pantagruélique, y compris
dans sa dimension médicale. La thématisation récurrente de la maladie, en particulier
vénérienne - vérole, pisse chaude - participe de cette poétique de la défaillance virile. Comme
I'a montré Jérome Laubner3®, la vérole constitue a la Renaissance une maladie de la virilité, lisible
comme le chdtiment d'une sexualité excessive, et comme une mise en péril de la vigueur
masculine. Toutefois, chez Rabelais, cette pathologie est investie de maniere ambivalente. Les
vérolés du prologue de Gargantua forment un lectorat joyeux et vital ; la maladie devient signe
d’une énergie sexuelle débordante, d'une vitalité comique et conquérante.

36 Aprés I'épisode des seigneurs de Baisecul et Humevesne (chap. 10-13), Panurge prend définitivement I'ascendant sur
son maitre. Il se fait conteur fascinant dans le passage chez les Turcs (chap. 14), prenant sur lui la parole
chamarrée, double et traitresse de Renart ; on retrouve d’ailleurs dans ce passage une formule typique des
branches renardiennes : « m’en fuys le beau galot » (p. 174). 1l étouffe I'exemplum moral de Pantagruel citant
Plutarque en relatant longuement le « bel exemple » de « Frater Lubinus » (chap. 15, p.182), a propos des
murailles de Paris. Il se substitue a son prince face au « grand clerc de Angleterre » (chap. 18, p. 208). Il prend les
devants face a la lettre courtoise adressée a Pantagruel, déployant tout un arsenal de révélateurs pour faire
apparaitre le message caché (chap. 24, p. 252). Il impose a tous de déconfire a lui tout seul les six-cent-soixante
chevaliers d’Anarche (chap. 25). Il machine la perte des Dipsodes et des géants en administrant des diurétiques
a son prince afin que ce dernier noie le camp par ses urines gigantales (chap. 28). Sur la toute-puissance
rhétorique de Panurge dans Pantagruel, voir Myriam Marrache-Gouraud, « Hors toute intimidation », op. cit., en
particulier la section sur « L'enthousiasme du conteur », p. 103-116 et le chap. IV de la premiére partie, « Panurge
et le narrateur », p. 17 sq.

37 On peut distinguer dans cette mythologie fondatrice un jeu étymologique et paronymique sur le terme de mesle.
Le mot renvoie au latin mespilum, « la néfle » (Pline), fruit dont la consommation est traditionnellement associée
a l'état blet et au début du pourrissement. Rabelais exploite la proximité phonique de mesle avec les lexémes
latins mel, mellis (miel) et mella, ae (eau miellée), qui inscrivent le fruit dans une isotopie de la douceur liquide
et de la matiére amollie. Cette constellation lexicale entre en résonance avec le champ étymologique de mollis
(mou, tendre), d’ou dérive mollitia, « mollesse, état d'une chose encore tendre, qui n'a pas encore toute sa
fermeté et sa consistance » ; « faiblesse de caractére, manque d'énergie ». Le jeu paronymique entre mesles et
mol construit ainsi une généalogie burlesque de la race gigantale fondée sur une matiére originaire molle, blette
et déja entamée par la décomposition, inscrivant la masculinité pantagruélique dans une anthropogenese
paradoxale, placée sous le signe d’'une mollesse premiere.

38 Voir Jérome Laubner, « La “chair molle” de la vérole : réflexions sur une virilité vérolée », Mollesses renaissantes,
op. cit., p. 113-131.

39 Voir Jér6me Laubner, Vénus malade. Représentations de la vérole et des vérolés dans les discours littéraires et
médicaux en France (1495-1633), Genéve, Droz, 2023. Voir en particulier son chapitre sur les « joyeusetés
véroliques ».



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

Cette ambivalence se retrouve dans I'épisode de la pisse chaude de Pantagruel, qui
constitue la clausule médicale du roman (chap. 33). L'éloge burlesque de 'humanisme médical
s’y articule avec une derniére exploration de l'intériorité du géant. Lors de la guerre contre
Anarche, Pantagruel vainc 'armée de son ennemi par un déluge urinaire (chap. 28, p. 290),
transformant la sécrétion corporelle en instrument de domination guerriére. Uriner, maniére
canine de marquer son territoire, devient ainsi une fagon masculine de revendiquer et de
reconquérir ses terres seigneuriales, dans une logique bestiale assumée, qui rapproche le géant
des chiens panurgiens. La guerre est gagnée par un fluide impur, non par I'épée, la virilité
héroique étant de la sorte remplacée par une masculinité bassement corporelle, au plus proche
de la bestialité.

En définitive, Pantagruel met en scéne une masculinité triomphante, expansive, obscéne
et allegre, mais une virilité profondément fragilisée. L'idéal humaniste de la virilitas -
modération, maitrise de soi, courage, excellence morale - est systématiquement débordé par
une économie du corps, de la jouissance et du rire. La geste pantagruéline exhibe la défaillance
constitutive de tout héroisme, en déployant une anthropologie désarmante de la mollesse, de la
maladie et de I'exces, enfantant paradoxalement, par les vertus de la catharsis comique, la liberté
et la joie de la gaillarde équipe et du lecteur benevole.

L’esprit charivarique

La mise en crise de la virilité héroique dans Pantagruel ne se limite pas a la parodie
épique, elle participe plus largement d’une poétique carnavalesque et charivarique, qui détourne
les symboles de I'autorité masculine, politique, militaire et religieuse. Rabelais élabore en effet
son ceuvre selon un imaginaire festif profondément enraciné dans les pratiques collectives de la
fin du Moyen Age et du début de la Renaissance, ot s’élabore une culture du renversement, de
la dérision et de la transgression ritualisée. La poétique charivarique de Pantagruel releve d’'une
double filiation qu’il importe de distinguer : d'une part, la tradition du rire populaire et
carnavalesque, telle que I'a théorisée Mikhail Bakhtine*® ; d’autre part, la culture spécifique des
confréries joyeuses de la Renaissance, qui constituent le pendant ludique et parodique des
institutions savantes et juridiques. Dans son ouvrage fondateur sur Rabelais, Bakhtine a pensé
les mythologies pantagruéliques comme des émanations du rire de la place publique, héritier des
fétes carnavalesques médiévales. Ce rire collectif se caractérise par I'inversion des hiérarchies, la
profanation des symboles officiels, la glorification du corps grotesque et la suspension provisoire
des normes sociales. Le carnaval instaure un monde a 'envers ou le roi devient fou, ou le sacré
vire & l'obscéne et ou l'autorité céde le pas a la dérision. Bakhtine congoit cet univers
carnavalesque non pas tant comme un écheveau de ressorts comiques que comme une

40 Sur le rire populaire et carnavalesque, la synthése proposée par Mikhail Bakhtine dans L’(Euvre de Frangois Rabelais
et la culture populaire au Moyen Age et sous la Renaissance a joué un role décisif; elle a fourni un modeéle
fructueux pour penser, dans les textes renaissants, la puissance d’inversion du bas corporel et la fonction critique
du grotesque. Cependant, cette efficacité herméneutique ne dispense pas de situer historiquement le geste
théorique bakhtinien et les conditions de sa production. Plusieurs travaux ont en effet souligné que la découverte
d’une culture carnavalesque unifiée et transhistorique est aussi un effet de perspective. Bakhtine élabore sa
lecture de Rabelais dans un long temps de rédaction (des années 1930 au début des années 1950, avant la premiére
publication en 1965), 'exposant aux cadres intellectuels et aux contraintes idéologiques du monde soviétique.
Son interprétation s’est infléchie vers une valorisation utopique du « peuple » et de ses formes, en affinité avec
certaines grilles marxistes de 'histoire culturelle. Dans cette mesure, ses propositions, tout en restant fécondes,
ont été discutées pour leur part d’anachronisme (projection d'un schéme moderne de subversion/émancipation
sur des pratiques et des textes de la premiére modernité, sous-estimation de I'ambivalence sociale et politique
des fétes, projection d’'une idéologie libertaire sur un individu évoluant dans les sphéres du pouvoir royal). Voir
par exemple Rainer Georg Griibel, « Carnival, Carnivalism and Bakhtin’s Culture of Laughter », Central and
Eastern European Literary Theory and the West (De Gruyter, 2022), qui éclaire les dimensions historiques et
conceptuelles de la théorie bakhtinienne du rire carnavalesque et invite a une lecture prudente de son
application aux ceuvres anciennes.

17



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

cosmologie populaire fondée sur la régénération par le bas corporel, la matérialité joyeuse et la
profanation rituelle. Le modéle bakhtinien éclaire la dimension carnavalesque de Pantagruel. La
virilité s’y trouve dégradée dans le sens bakhtinien du terme : ramenée au corps, au bas, a la
matiere, tout a la fois minée et magnifiée par le rire grotesque. Cependant, cette poétique ne
reléve pas seulement d’'une culture censément populaire et spontanée (censément, parce qu'’il
est bien difficile de dissocier les notions de populaire et de savant, que la culture de I'écrit ne
peut pas se faire la chambre d’enregistrement neutre de la voix du peuple, et que la culture du
rire est profondément mixte et imbriquée). Elle s’enracine par ailleurs dans une tradition savante
bien identifiée : celle des sociétés joyeuses et des abbayes de jeunesse, qui constituent une
contre-culture ludique a l'intérieur méme des institutions urbaines. Comme I'a rappelé Katja
Gvozdeva, les chroniques de Pantagruel sont tot investies par ces milieux*. En février 1540, a
Rouen, le texte est lu publiquement a voix haute a la place de la Bible lors d’'une féte bachique
organisée par la société carnavalesque des Conards de Rouen (active du XIV® au XVII® siecle).
Cette confrérie masculine constituée de jeunes notables urbains se présente comme une abbaye
burlesque, détournant les formes, les rites et les symboles de I'ordre religieux. Les « conards » —
figures carnavalesques par excellence, leur nom évoquant les cornes du cocu - se rapprochent
de la tradition des confréries festives étudiées par Jacques le Goff et Jean-Claude Schmitt#, ou le
charivari fonctionne comme une pratique rituelle de moquerie collective et de dérision
institutionnalisée.

Ces sociétés joyeuses entretiennent des liens étroits avec les milieux universitaires et
juridiques, au sein desquels elles développent une culture burlesque savante. La Basoche®,
examinée par Marie Bouhaik-Girones*, en offre un exemple emblématique : confrérie des clercs
du Parlement de Paris, elle forme une communauté professionnelle au coeur du monde judiciaire
et développe une activité théatrale fondée sur la farce, la sottie et la parodie des procédures, des
proceés et des discours du pouvoir. Organisée comme un Etat de fantaisie, dotée d’un roi,
d’officiers et de juridictions burlesques, elle fonctionne comme une institution ludique, miroir
grotesque de l'institution parlementaire. Dans Pantagruel, le long épisode des seigneurs de
Baisecul et d’Humevesne ressortit pleinement a cet esprit basochien, les plaidoiries des
justiciables singeant avec précision et délectation les tics de langage du discours judiciaire. A
c6té de la Basoche (se confondant parfois avec elle), les Enfants sans Souci se rassemblent a Paris
en une compagnie théatrale spécialisée dans la sottie politique et la satire morale. Actifs a la fin

4 Voir Katja Gvozdeva, « Celebrating men in Rabelais », op. cit., en particulier p. 77-78. Dans cet article, l'autrice
démontre la congruence entre les statuts des abbayes burlesques du XVI¢siecle et le déréglement de 'abbaye de
Théléme. Elle y explique notamment que l'interprétation purement humaniste de ce passage comprend de
nombreuses failles et que cette abbaye peut étre vue comme une utopie virile et carnavalesque.

42 Voir Le Charivari, éd. Jacques Le Goff et Jean-Claude Schmitt, Paris, EHESS, Mouton Editeur, 1981. Les contributeurs
de ce volume collectif définissent le charivari comme un rituel communautaire de dérision et de sanction
collective, attesté dans I'Europe médiévale et moderne, qui prend la forme de cortéges bruyants, de mascarades,
de musiques dissonantes et de mises en scéne grotesques visant des individus accusés d’avoir transgressé les
normes sociales, en particulier matrimoniales (remariages jugés illégitimes, mésalliances, unions
déséquilibrées). Pratique de réprimande publique autant que rite d’inversion, le charivari met en jeu une violence
symbolique et parfois physique, fondée sur la dérision, le bruit et I'exposition infamante. Il constitue un mode
de régulation communautaire ou s’articulent justice populaire, culture du rire et rituels de l'inversion sociale.

4 La Basoche est une institution corporative et festive du long Moyen Age, propre au monde judiciaire parisien et
provincial, qui a joué un réle majeur dans la naissance du théatre comique francais. Confrérie des clercs du
Parlement de Paris (notamment), attestée dés le XIVe siécle, elle regroupe les clercs, apprentis et auxiliaires de
justice travaillant au Palais de Justice. Ce n’est pas seulement une corporation professionnelle, c’est aussi une
société joyeuse dotée de ses rites, de ses fétes, de ses parades et surtout de son théatre.

44 Voir Marie Bouhaik-Girones, Les Clercs de la Basoche et le thédtre comique (XVe-XVIe siécle), Paris, Champion, 2007.
Dans cette étude, l'historienne établit que la Basoche dépasse le cercle festif pour se constituer en une
organisation professionnelle du théatre comique, dotée d'un répertoire, d’acteurs réguliers, d'un calendrier de
représentations et d’'une hiérarchie interne (roi de la Basoche, officiers, juridictions parodiques). Elle analyse la
spécificité de son théitre se déclinant en farces, sotties et jeux politiques fondés sur la parodie judiciaire,
l'inversion carnavalesque et la satire du pouvoir.

18



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

du Moyen Age et au début du XVI® siecle, ceux qui se font appeler les Sots jouent un réle majeur
dans la constitution d’'un théitre comique urbain. Dramaturge et metteur en scéne virtuoses,
Panurge est animé par 'esprit et le génie des Sots parisiens. Son sens de la théatralité+ ressort
nettement dans les mises en scéne animant la fable obscéne du Lion, de la Vieille et du Renard*®,
la passion de la haute dame de Paris*’, ses aventures picaresques chez les Turcs, ou encore sa
pantomime scabreuse face a Thaumaste. Les Conards de Rouen, pour leur part, relevent d’'une
confrérie carnavalesque organisée autour des jours gras : société festive dotée d’'un abbé, de
cardinaux et de statuts burlesques, elle pratique la mascarade, le charivari et le jugement
satirique des comportements sociaux. C'est cette culture festive savante que met en scéne
Rabelais dans le tour de France des universités (chap.s5), qui donne lieu a une série de
performances satiriques d’étudiants, ou le savoir est remis en jeu par linventivité et
lirrévérence?®. On trouve dans Pantagruel plusieurs traces de ces joyeuses productions,
volontiers potaches et facétieuses, on peut encore penser au dizain suivant :

Un esteuf en la braguette,

En la main une raquette,

Une loy en la cornette,

Une basse dance au talon :

Vous voyez la passé coquillon (p. 9o)

Cette piece poétique plaisante reléve de la créativité des académies joyeuses, en ce sens qu’elle
repose sur le collage grotesque d’emblémes savants, juridiques et corporels, détournés par
I'obscénité. La loi, la danse aristocratique (« basse dance ») et lattribut universitaire
(« cornette ») sont rabattus sur la sexualité (« braguette ») et la farce (« raquette »). De méme,
le trophée cynégétique de Panurge (chap. 27, p. 278), pendant burlesque du trophée militaire de
Pantagruel, participe de cette culture du détournement savant. La symbolique martiale est
déplacée vers une esthétique de la dérision, ot le montage et I'exhibition du tableau de chasse
se substituent a I'exposition triomphale des armes. On retrouve ce méme principe d’altération
joyeuse dans 'exercice rhétorique fondé sur la reprise du méme patron syntaxique — « Il n’est
umbre que de..., fumée que de..., et clicquetys que de... » (ibid.) — repris successivement par
Pantagruel, Epistémon et Panurge, selon le principe de la variation facétieuse typique des
pratiques académiques ludiques, le propos se déplacant agilement du champ de Mars
(estendartz-chevaulx-harnoys), a celui de Bacchus (cuisine-pastez-tasses), et a celui de Vénus
(courtines-tetins-couillons).

Ainsi, l'esprit charivarique de Pantagruel se situe a l'intersection de deux traditions : le
rire carnavalesque de la place publique et la culture burlesque des académies joyeuses. La
masculinité qui s’y donne a voir n’est ni héroique ni stoicienne ; elle est collective, tapageuse,
obsceéne, fondée sur la parole railleuse, la performance festive et la transgression ritualisée. Le
modele du vir gravis humaniste se voit chahuté par une masculinité carnavalisée.

Une masculinité entre célébration et dérision

La poétique de la masculinité dans Pantagruel se déploie dans un régime
fondamentalement ambivalent. Si la virilité héroique est systématiquement désamorcée par la

45 Voir Nicolas le Cadet, Rabelais et le thédtre (Paris, Classiques Garnier, 2020), en particulier le chapitre sur les sotties,
p. 183-198, celui sur les figures de comédiens et de metteurs en scéne, p. 243-267, et celui sur les scénes de
pantomime, p. 345-361.

46 Voir Louise Millon-Hazo, « Le Lion, la Vieille et le Renard, une fable démoralisante », L'Année Rabelaisienne, n°2,
2018, p. 231-252.

47 Voir Nicolas Le Cadet, « La Passion de la “haulte dame de Paris” (Pantagruel, chap. XXII) », De Gethsémani au
Golgotha. La Passion dans l'art et dans la littérature, dir. Bernard Gendrel, Mireille Labouret, Elisabeth Le Corre,
Presses Universitaires de Rennes, collection Interférences, 2021, p. 253-265.

48 On pourrait en dire autant de l'inventaire parodique de la bibliothéque de Saint-Victor (chap. 7).

19



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

parodie, elle n’est pas pour autant disqualifiée. Elle est célébrée sous une forme grotesque,
hyperbolique et jubilatoire, qui en exhibe la puissance vitale tout en la livrant au rire. La
masculinité pantagruélique se construit ainsi dans un espace d’homosocialité joyeuse, ou la
performance verbale, la réputation et la monstration corporelle tiennent lieu de capital
symbolique. Les dialogues masculins, qui scandent le récit, instituent une sociabilité fondée sur
la connivence, la surenchére verbale et I'émulation facétieuse. A la suite des scénes de
« prouesse » et de « victoire », la conversation prolonge I'action dans le registre des réjouissances
collectives. Les échanges entre Pantagruel, Epistémon et Panurge relévent d’une parole partagée,
volontiers sentencieuse, mais rapidement contaminée par le burlesque. Le style gnomique y est
systématiquement détourné par la répétition, la variation et ’hyperbole, selon une rhétorique
du jeu qui pousse la gravité a I'éclat de rire. Ce mouvement est esquissé dans plusieurs épisodes.
On peut penser au passage de 'exemplum historique sérieux a 'exemple obscéne de Panurge
dans I'épisode des murailles de Paris (chap. 15), a la variation sur les trophées et les épigraphes
apres la déconfiture des cavaliers ennemis (chap. 27), a la démonstration de masculinité obscene
qui suit le catalogue héroi-comique du prisonnier. Dans ce dernier cas, le cri de ralliement
épique de Pantagruel « Sus, enfants ! » (chap. 26, p. 270), est suivi par 'engagement martial de
Panurge, virant rapidement aux considérations paillardes des compagnons excités par
I'évocation des « cent cinquante mille putains » (p. 268) ennemies. Il ne s’agit plus tant de rendre
les ennemis « mors comme porcs » que de braquemarder, de tabourer, d’embourrer, de dresser
dur et fort, de chevaucher « des plus grasses et des plus refaictes » (p. 270). La virilité (en son
sens premier, « ensemble des attributs, caractéres physiques, qui releve de 'homme adulte »)
s’affirme avant tout dans le groupe comme performance discursive, faisant étalage verbal de la
puissance sexuelle.

C’est dans le cadre de cette homosocialité festive que s’inscrit le motif récurrent de la
braguette, attribut emblématique de Panurge. Le corpus Frantext indique vingt et une
attestations de la lexie braguette, dont Rabelais exploite pleinement I'ambivalence sémantique :
la braguette désigne a la fois un accessoire vestimentaire et, par métonymie, I'attribut sexuel
masculin. Elle devient ainsi un objet-signe, au croisement de la matérialité vestimentaire et de
la symbolique sexuelle. Dans cette perspective, la braguette rabelaisienne peut étre lue comme
un blason du sexe masculin, portée par une économie symbolique qui isole 'organe, le dévoile
en l'habillant et le soumet au regard en le magnifiant. Chez Panurge, la braguette, muée en
attribut performatif, est destiné a produire un effet sur autrui. Lors de la rencontre avec
Thaumaste, elle est exhibée comme un instrument d’intimidation symbolique : « Panurge avait
mis au bout de sa longue braguette un beau Floc de soye rouge, blanche, verte et bleue, et dedans
avoit mis une belle pomme d’orange » (chap. 19, p. 220). Par sa longueur, ses couleurs et son
ornementation, la braguette reléve d’'une esthétique de la surenchére emblématique. Elle met
en sceéne la virilité (toujours en sa premiére acception) comme spectacle et participe grandement
de la victoire pseudo-dialectique de Panurge. La puissance prétendument intellectuelle se trouve
ainsi indexée a I'exhibition de l'attribut sexuel. Aprés sa victoire, 'objet devient support de
renommeée : « [il] faisoit dés lors bien valoir sa braguette, et la feist au-dessus esmoucheter de
broderie a la Romanicque » (chap. 21, p. 234). La gloire acquise par la prouesse rhétorique, se
fondant sur une parodie grivoise sinon graveleuse de I'actio oratoire, se traduit naturellement
en prestige vestimentaire, bassement situé. La braguette panurgienne est de surcroit investie
d’'un pouvoir thaumaturgique. Lors de la décollation d’Epistémon, c’est sur la braguette de
Panurge que sa téte est posée pour étre maintenue au chaud avant I'application de 'onguent
ressuscitatif (p. 306). Toutefois, cette célébration est indissociable d'un mouvement de dérision.
La représentation hyperbolique de l'organe, sa monstration outranciere, sa thédtralisation
constante produisent un effet de grotesque. La braguette, a la fois sceptre et marotte, oscille
entre embléme de pouvoir et objet de rire. Cette tension entre exaltation et dégradation se lit
dans la généalogie gigantale. Le portrait de Gargantua nouvellement endeuillé et pére - qui
« pleuroit comme une vache » et «rioit comme un veau » (chap.3, p.74) - présente la

20



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

masculinité paternelle dans le sein d'une animalité grotesque et ridicule, qui mine le prestige de
la lettre insérée dans le chapitre 8 et jette lecteurs et interprétes dans la méme perplexité. De
méme, la mort de Badebec donne lieu a un discours de déploration aussitdt avorté, réduit a des
formules stéréotypées, vite balayées par I'urgence d’oublier et de jouir (« que je me mette en
pourpoint pour mieux festoyer les commeres », chap. 3, p. 76), si bien que la possibilité d’'un
pathétique viril (en sa seconde acception, relevant de I'élévation morale) est immédiatement
neutralisée par la parodie.

Ainsi, la masculinité pantagruélique se déploie dans un régime fondamentalement
ambivalent. Elle est célébrée comme force vitale, comme puissance corporelle et verbale, comme
énergie créatrice tout en étant simultanément livrée au rire, a la caricature et a 'hyperbole
grotesque. La virilité (dans son signifié premier) n’y est ni idéalisée ni condamnée, elle est mise
en scéne dans ses exces, ses contradictions et ses débordements. Elle se définit comme une
performance collective, joyeuse et instable, ot la puissance se donne a voir comme spectacle, ot
l'autorité se trouve désacralisée par la farce, et ou l'attribut viril, hypertrophié et théatralisé,
devient a la fois signe de puissance et vecteur de dérision®.

LA MASCULINITE PANTAGRUELIQUE ET SES EXCLUSIONS

Le gai savoir>® des Pantagruélistes contre les lourdeurs de I'autorité

La masculinité pantagruélique ne se laisse pas réduire a un régime de joie partagée ou de
libre exubérance ; elle s'organise selon une politique précise de la distinction, qui produit ses
adhésions autant que ses exclusions. La communauté masculine qui se constitue autour de
Pantagruel et de Panurge se pense comme une aristocratie de l'esprit, fondée sur la vivacité
intellectuelle, la mobilité du jugement, la liberté de parole, I'invention verbale et la capacité a
entrer dans le jeu du rire. A l'inverse, tout ce qui reléve de l'esprit de sérieux, de la pesanteur
institutionnelle, du figement doctrinal et de la sclérose savante est disqualifié, ridiculisé, voire
persécuté. Le gai savoir pantagruélique constitue un ethos spécifiquement masculin, circulant
entre les six compagnons et 'auteur maitre du jeu joyeux. Cette science en mouvement reléve
d’une pratique sociale et culturelle, historiquement située, fondée sur des codes partagés, des
dispositifs discursifs et des formes de sociabilité, mise en abyme dans la fiction pantagruélique.
Elle releve d’'une masculinité dont les historiens du genre prémoderne ont montré qu’elle
s’élaborait selon une construction relationnelle, instable, négociée, produite par des systemes
symboliques et des rapports de pouvoir®'. Rabelais ne décrit pas « 'homme » : il met en scéne

49 C’est ce a quoi aboutit I'enquéte facétieuse de Michéle Clément sur la braguette du jeune Gargantua, partie qui, si
on y regarde de trés prés (en calculant bien selon les mesures du temps), se révéle la plus petite de ce corps
gigantesque : « Si, sous la magnifique braguette figure de fait la seule partie du corps a ne pas étre affectée de
gigantisme, c’est le moyen par lequel Rabelais nous expose, ici encore, 'écart entre le signe et la chose signifiée,
mieux : entre le signe, son interprétation et la réalité », « La braguette ou “la débandade du sens” », op. cit.,
P- 485. Sous la célébration apparente : la dérision effective, et I'ironie agile de maitre Frangois !

50 Cette formule provient de l'occitan gay saber, qui désigne pour les troubadours I'art de composer des vers. Le gay
saber allie savoir et plaisir esthétique. La locution renvoie a une science joyeuse, fondée sur la création, la
virtuosité, le jeu et la liberté de 'esprit.

5' La masculinité est entendue comme une configuration historiquement située de pratiques, de représentations et de
rapports de pouvoir. Dans le prolongement des travaux des historien-ne-s du genre, la masculinité est
appréhendée comme une construction sociale et culturelle, inséparable des contextes économiques, politiques
et symboliques dans lesquels elle s’inscrit, et toujours définie relationnellement - notamment dans ses rapports
aux femmes, aux autres hommes, aux hiérarchies sociales et aux normes de pouvoir. Elle ne saurait étre réduite
a un systéme de stéréotypes ou de discours ; elle reléve aussi d’expériences vécues, de comportements, d’'usages
du corps et de formes d’autorité concrétes. Comme I'a montré I'historiographie récente, la masculinité n’est ni
univoque ni linéaire, mais plurielle, instable, traversée de tensions et de contradictions, et continuellement
reconfigurée par les pratiques sociales autant que par les régimes de représentation historiquement situés. Voir
l'introduction a I'ouvrage collectif What is masculinity? : historical dynamics from antiquity to the contemporary

21



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

une maniére d’étre homme, fabriquée dans et par la parole, la conversation, la mise en scéne, la
dérision et l'exclusion. Cette masculinité pantagruélique s’oppose a la gravité de l'autorité
scolastique. Tandis que les représentants du savoir institué s’enfermeraient dans la répétition
des autorités, 'argumentation circulaire et la lettre morte, Pantagruel et ses compagnons
promeuvent une intelligence en mouvement, fondée sur l'expérience, l'improvisation, la
circulation des savoirs et la joie du dialogue. La masculinité pantagruélique se veut dialogique,
étrangére a toute posture dogmatique. Cette opposition au figement doctrinal structure
I'ensemble du roman, ou proliférent les genres et les registres littéraires, ot résonnent les éclats
de voix des dialogues, ou se multiplient les scénes et les points de vue, ou la logique digressive
prend ses aises. Profondément discursif et dialogique, le texte échappe a toute monumentalité
doctrinale ; il épouse la dynamique d’'un savoir en circulation.

La critique de la scolastique>* occupe a cet égard une place centrale. L’épisode de |'écolier
limousin fournit une caricature exemplaire de I'érudition affectée (tout en déployant un latin de
cuisine hilarant, fondé, notamment, sur des suffixes artificiellement ajoutés, aux connotations
sexuelles appuyées>, et mélant éloge des lupanars et profession de foi catholique). Son latin
macaronique, son affectation verbale, son désir de « Pindariser » (p. 94) et son mépris de I'usage
commun de la langue en font le symptome d’'une pensée mimétique, dénuée de réflexion, d’a-
propos et de souplesse. Le Limousin parle le latin de maniére mécanique et servilement imitative
sans s’approprier intimement la langue, incapable de produire un sens vivant. Son discours est
con¢u comme un simulacre de culture, un habit mal ajusté, inapproprié, difforme et ridicule. A
cette masculinité pseudo-savante, Pantagruel oppose une lecon de pragmatique linguistique et
sociale, fondée sur 'usage, l'intelligibilité et I'efficacité de la parole, dispensée de maniére bien
peu civilisée>4, au demeurant, et qui sera rapidement démentie par la scéne de premiére vue avec
Panurge, ou la gratuité, la virtuosité et l'inventivité de ce nouveau Renart vont I'emporter
largement sur le souci du langage naturel ! Le catalogue de la bibliothéque Saint-Victors
prolonge cette satire du savoir universitaire en caricature du savoir clérical. Son érudition
cumulative, apparemment désordonnée et vaine, releve d'une logique thésaurisante qui
substitue la collection a la compréhension. L'inventaire grotesque de la librairie abbatiale érige
une bibliotheque sans objets, faite de titres en cascades et dénuée de tous référents, singeant et
moquant de la sorte le savoir fondé sur la répétition, la pensée systématique et le commentaire
aveugle aux sources. Cette érudition de catalogue incarne une masculinité intellectuelle repliée
sur elle-méme, sans puissance critique ni créativité. Les seigneurs de Baisecul et d’'Humevesne
représentent quant a eux une masculinité judiciaire dévoyée, réduite a la chicane procédurieére.
Leur querelle expose I'absurdité d'un monde juridique ot les signes s’autonomisent, ot les mots
n'ont plus de référents, ou les choses cédent sous le poids des discours formalistes. Leur conflit
reléve moins du proces que du coq a I'ane moqueur, jouant, dans l'esprit de la Basoche, avec les
travers langagiers, les automatismes syntaxiques et les manies stylistiques de la discipline

world, éd. John H. Arnold et Sean Brady, New York, Palgrave Macmillan, 2011, p. 1-14. Et, dans le méme volume,
l'article de John Tosh, « The history of masculinity : an outdated concept? », ibid., p. 17-34.

52 Sur le plan historique, la scolastique désigne le systéme de pensée et de transmission du savoir développé dans les
écoles et universités médiévales a partir du XII¢ siécle, fondé sur la lectio (lecture), la glossa (commentaire), la
quaestio (probléme) et la disputatio (débat), et visant a articuler raison et foi dans une construction doctrinale
systématique, largement adossée aux autorités scripturaires, patristiques et aristotéliciennes. Dans la culture
humaniste de la Renaissance, le terme devient une catégorie polémique, il sert a disqualifier un style intellectuel
percu comme formel, dogmatique et coupé de I'expérience et de la langue vivante.

53 On peut penser par exemple a la série des pages 92 et 94 : « sacrificules » ; « facultatule » ; « unguicule » ; « locules ».

54 « - J'entens bien, dist Pantagruel. Tu es Lymosin pour tout potaige et tu veulx icy contrefaire le Parisian. Or, vien
cz4, que je te donne un tour de pigne ! » Lors le print a la gorge, luy disant : « Tu escorche le latin ? par sainct
Jan ! je te feray eschorcher le renard, car je te escorcheray tout vif. » (chap. 6, p. 94 et 96).

55 Voir Raphaél Cappellen, « Rabelais et la bibliothéque imaginaire : liste énigmatique et création générique », Liste
et effet liste en littérature, dir. Sophie Lawson, Michelle Lecolle et Raymond Michel, Paris, Classiques Garnier,

2013, p. 163-174.

22



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

juridique. A travers ces satires, Rabelais met en scéne un méme type d’autorité masculine : figée,
autoréférentielle, tournant a vide. A cette lourdeur institutionnelle, Pantagruel et ses
compagnons opposent une virilité de I'esprit en mouvement, fondée sur la circulation de la
parole, I'émulation collective et la jubilation intellectuelle.

La critique portée par Pantagruel et Alcofribas est prolongée par la dérision panurgienne,
prenant la forme d’'un mode de vie fondé sur la duperie, I'humiliation et la cruauté. Avatar de
Dyl Ulenspiegel®, fripon illustre d’'un Volksbuch allemand probablement publié vers 1500, dont
on a conservé un imprimé daté de 1510, Panurge, tout comme cet espiegle fieffé, cumule les tours
les plus mauvais et les railleries les plus pendables. Dans le chapitre 16, Panurge, « malfaisant,
pipeur, beuveur, bateur de pavez, ribleur » (p. 188) se livre au harcélement systématique des
représentants de l'ordre social : « le pauvre guet », « les maistres és ars », les « Messieurs » du
« Palays ». Ces figures de la régulation institutionnelle deviennent les cibles privilégiées de sa
cruauté facétieuse. Il ne s’agit plus seulement de les tourner en ridicule, mais de les persécuter,
de les humilier publiquement, de les réduire a l'impuissance, voire de les tuer, avec sa
terrible « tartre borbonoise », inoculant lepres, pestes et véroles (p. 190 et 192).

La masculinité pantagruélique se construit ainsi contre des figures repoussoirs, se
définissant par exclusion. Cette logique est explicitée deés le prologue, qui institue une frontiére
symbolique entre les lecteurs capables de percevoir l'ironie et les jeux lucianesques>” avec
I'histoire et la fiction, et les autres, a I'esprit rigide. Rabelais y construit une communauté idéale
de lecteurs, fondée sur la connivence et le gotit pour le divertissement malicieusement érudit.
Ceux qui ne savent pas lire dans la joie, qui prennent le texte a la lettre, qui ne comprennent pas
la nécessité de la crédulité consciente et jubilatoire, sont d’emblée rejetés hors du cercle :

Pourtant, affin que je face fin a ce prologue, tout ainsi comme je me
donne a cent mille panerées de beaulx diables, corps et ame, trippes et
boyaulx en cas que j'en mente en toute l'hystoire d'un seul mot.
Pareillement le feu sainct Antoine vous arde, mau de terre vous vire, le
lancy, le maulubec vous trousse, la caquesangue vous viengne,

le mau fin feu de ricqueraque,
aussi menu que poil de vache,
tout renforcé de vif argent

vous puisse entrer au fondement,

et comme Sodome et Gomorre puissiez tomber en soulphre, en feu et en
abysme, en cas que vous ne croyez fermement tout ce que je vous
racompteray en ceste presente chronicque. (Pr., p. 52)

La conclusion de l'auteur prolonge ce geste d’exclusion. Elle referme I'ceuvre sur une
communauté élitiste de lecteurs complices. La masculinité pantagruélique se constitue autour
de la capacité a passer le temps joyeusement, excluant les « Hypocrites », occupés a articuler,
monorticuler, torticuler, culleter, couilleter et diabliculer le texte, c’est-a-dire a callumnier son
auteur (p. 344). Cette défense inventive, marquée par le langage libre et poétique des diableries
médiévales®®, trace une ligne de partage nette entre les lecteurs joyeux et les sourcilleux,
ombrageux et prompts a la condamnation obtuse, se contentant de regarder le texte depuis un
étroit « partuys » et manquant tout a fait la philosophie pantagruéliste : « vivre en paix, joye,

56 Voir l'introduction de I'édition frangaise, Ulenspiegel de sa vie de ses ceuvres (Anvers, C. De Vries-Brouwers, 1988,
p. 7-141) par Jelle Koopmans et Paul Verhuyck.

57 Sur l'esprit lucianesque des humanistes européens et de Rabelais, voir la deuxiéme partie du Rabelais altérateur de
Romain Menini (Paris, Classiques Garnier, 2014), « Nasier, le nez de Lucian », en particulier p. 213 a 275, portant
plus spécifiquement sur Pantagruel.

58 Voir, de Nicolas Le Cadet, Rabelais et le thédtre, sur les mysteres et les diableries, op. cit., p. 84-128, spécifiquement
dans Pantagruel, p. 84-96.

23



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

santé faisans tousjours grand chere » (p.346). Cependant, cette dichotomie manichéenne
habilement enregistrée par l'auteur, distribuant le lectorat entre joyeux lecteurs et obscurs
agélastes, ne doit pas dispenser d’observer la dimension élitiste et excluante tissé par les discours
du texte. On retrouve ici I'un des traits structurants de I'histoire de la masculinité tels que les
analyse John Tosh* : la constitution d’'une hégémonie virile fondée sur 'homosocialité, la
distinction et la domination symbolique. En ce sens, la masculinité ne se définit pas isolément,
elle s’affirme dans des communautés d’hommes par des pratiques partagées, des codes communs
et des mécanismes d’exclusion.

L’affirmation de la masculinité humaniste

Dans Pantagruel, la masculinité humaniste ne s’affirme pas seulement par contraste avec
les figures repoussoirs de 'autorité scolastique. Elle se construit positivement comme une forme
spécifique de virilité savante, fondée sur une pratique exigeante du savoir, mais indissociable du
rire et de la sociabilité lettrée. Le gai savoir pantagruélique se constitue en une reformulation
inédite de l'idéal humaniste, ou la philologie devient matiére a fiction et la science objet de
carnaval. Comme I'a notamment montré Romain Menini, Rabelais est avant tout un humaniste
érudit, lecteur patient de livres grecs, correcteur d'imprimerie, pleinement inscrit dans le milieu
des hellénistes du premier XVI¢ siécle. La langue de Platon est de fait pour Gargantua celle « sans
laquelle C’est honte que une personne se die sgavant » (chap. 8, p. 18). La culture grecque occupe
une place structurante dans I'imaginaire rabelaisien, en particulier a travers la fréquentation
assidue et I'imitation créatrice de Lucien de Samosate et de Plutarque de Chéronée. Mais cette
érudition n’est jamais donnée sous la forme d’'un savoir monumental ou professoral. Rabelais
dépasse la vertu humaniste de I'imitation. L'imitatio devient chez lui un travail d’« altération®
», Cest-a-dire une réécriture transformatrice, qui soumet les autorités antiques a une
métamorphose comique. Cette philologie altératrice est inséparable d'une esthétique des
miscellanées. Rabelais hérite pleinement de cette culture humaniste du recueil, de la collecte et
de la circulation des loci communes, dont Ann Moss® a montré qu'elle constitue 'un des
fondements intellectuels de la Renaissance. Les floriléges, recueils de lieux communs fournissent
aux lettrés un réservoir de formes, d’arguments et d’exempla destinés a étre réemployés dans les
dialogues, les discours et la fiction. Rabelais en propose une version anti-scolastique : la ou la
pédagogie médiévale tardive tendrait a figer les loci dans la répétition mécanique (selon la vision
critique et militante des humanistes modernes), Pantagruel met en scéne un savoir fondé sur
I'usage ludique et le déplacement®2.

Le roman fonctionne ainsi comme des miscellanées dialogiques, ou se croisent savoirs
médicaux, juridiques, philosophiques, historiques et théologiques, mais sous une forme instable,
digressive et surprenante. L'érudition prend dans Pantagruel une vitalité performative. Elle se
déploie dans la conversation, dans I'anecdote, dans la saillie, dans 'énigme et dans la farce. Les
lieux communs ne sont pas cités pour eux-mémes ; ils sont mis a I'épreuve de la fiction,
confrontés au corps, a la matérialité et aux pratiques sociales. C’est dans ce cadre que s’affirme
ce que l'on peut appeler, avec Rabelais, le pantagruélisme : « certaine gayeté d’esprit conficte en
mespris des choses fortuites » (QL, Prologue, p. 9o1), qui constitue le semen dicendi des
dialogues. Au-dela de I'humeur joyeuse, le pantagruélisme incarne une méthode de pensée, une

59 Voir, pour une approche historique de la masculinité comme construction relationnelle et hégémonique, John Tosh,
« What Should Historians Do with Masculinity? Reflections on Nineteenth-Century Britain », History Workshop
Journal, 38, 1994, p. 179-202. Les réflexions théoriques que I'historien y développe peuvent s’appliquer a la
Renaissance.

60 Voir Romain Menini, Rabelais altérateur, op. cit., p. 35-140.

& Voir Ann Moss, Printed commonplace-books and the structuring of Renaissance thought, Oxford, Clarendon Press, 1996.

62 Voir Raphaél Cappellen, « Feueilleter papiers, quotter cayers ». La citation au regard de l'erudito ludere des fictions
rabelaisiennes, thése soutenue en 2013 au CESR de Tours (dir. Marie-Luce Demonet).

24



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

disposition intellectuelle fondée sur la liberté de jugement, la distance ironique a I'égard des
autorités et la joie du savoir partagé. Il désigne une maniere d’habiter la culture antique, dans
un rapport de familiarité intime. Cette esthétique et cette éthique du serio ludere - alliance du
sérieux philologique et de la facétie burlesque - trouve son accomplissement dans la société
joyeuse que met en scéne Pantagruel. Les Pantagruélistes se rassemblent en une communauté
d’hommes savants et joueurs, unis par la circulation de la parole, I'émulation intellectuelle et la
connivence érudite. Ce petit groupe masculin constitue une forme d’homosocialité humaniste,
fondée sur la conversation, la lecture partagée, le commentaire vif et I'invention collective. Dans
cet espace de sociabilité lettrée, le savoir ne se transmet pas verticalement, selon un modele
professoral, mais horizontalement, dans I'échange et la performance. La forme dialoguée du
roman donne chair a cette poétique : la parole circule entre les compagnons, se fragmente en
questions, en problémes, en récits, en traits d’esprit. Le texte épouse ainsi la logique méme que
décrit Ann Moss : celle d'un humanisme fondé sur la réutilisation inventive des matériaux
culturels.

La masculinité humaniste qui se dessine dans Pantagruel est donc une masculinité du
mouvement, de I'improvisation et de la parole vive. Elle suppose la maitrise des langues
anciennes, la fréquentation assidue des textes grecs et latins, la compétence philologique — mais
aussi la capacité a en jouer, a les détourner et a les désacraliser par le rire®. Etre un homme
savant, dans l'univers pantagruélique, revient a étre capable de faire circuler les lieux communs
avec vivacité, ironie, connaissance sfire et irrévérence habile. A travers le serio ludere, Pantagruel
propose ainsi une reformulation inédite de la culture humaniste des lieux communs. Le roman
réinvente les miscellanées savantes ; le répertoire pédagogique se mue en moteur méme de la
fiction dialoguée. Le gai savoir pantagruélique devient I'expression littéraire d'une masculinité
savante, mobile, dialogique, enracinée dans une société joyeuse pour qui le savoir ne se dissocie
pas du plaisir de la parole, du jeu et de la vie en commun.

Les violences® de la masculinité

La communauté pantagruélique se présente comme une élite lettrée et joyeuse, unie par
le rire, la parole partagée et la circulation ludique du savoir. Cependant, cette communauté

63 Sur la circulation de I'érudition dans Pantagruel et son ancrage dans la culture humaniste des ateliers lyonnais, voir
Claude La Charité et Romain Menini, « L’éditeur et son double : Rabelais auctor en 1532 », L’Editeur a 'ceuvre :
reconsidérer lauctorialité, dir. Giovanni Berjola, Gaélle Burg et Dominique Brancher, Bale, Universititsbibliothek
Basel, 2020, p. 30-40, publication en ligne : https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555. Les
rabelaisants y défendent l'idée selon laquelle 'année 1532 marque moins 'entrée de Rabelais en littérature
vernaculaire que son affirmation comme éditeur savant, philologue et passeur de textes antiques au sein de la
République des Lettres. Les travaux d’édition des Lettres médicales de Manardo, des traités d’'Hippocrate et de
Galien et du Testament de Cuspidius attestent une pratique intensive de la manchette, de I'indexation et de
I'annotation marginale, qui informe directement I'esthétique narrative de Pantagruel. La fiction apparait ainsi
comme une excroissance facétieuse d’'un travail érudit central, nourrie de miscellanées, de dialogues antiques,
de traités médicaux et juridiques, dont elle redistribue les savoirs selon une poétique de la varietas, de
l'accumulation et du détournement burlesque.

64 La journée d’étude « Turcs, femmes et bétes. Violences du Pantagruel et éthique de la lecture » organisée par
Blandine Perona, Adrienne Petit et Emilie Picherot (Université de Lille, 5 décembre 2025) a permis de rouvrir le
débat sur la réception contemporaine de Pantagruel et les difficultés éthiques qu’il souléve dans I'enseignement
et la lecture critique. Il s’est agi d’interroger explicitement les violences symboliques du texte, en particulier son
atteinte a la dignité des femmes, et les outils théoriques permettant d’en construire une lecture a la fois
scientifique et responsable. A cette occasion, Anne Grand d’Esnon a retracé la lecture critique de Rabelais par
Wayne C. Booth et les débats suscités dans les années 1980 autour d’'une « critique éthique » du rire rabelaisien,
notamment a propos des scénes misogynes et de la vengeance de Panurge contre la dame de Paris. Booth y
affirme que certaines pages « ne [le] font plus autant rire qu’avant » et s'interroge sur la légitimité morale du
plaisir de lecture face a ce qu’il nomme un véritable « scandale » textuel, appelant a refuser l'identification au
lecteur implicite lorsque celui-ci repose sur une idéologie de domination masculine. Voir Wayne C. Booth,
« Freedom of Interpretation: Bakhtin and the Challenge of Feminist Criticism », Critical Inquiry, vol. 9, n. 1,1982,
p. 45-76. On se reportera en outre avec profit au numéro de la Revue des sciences humaines consacrée a la

25


https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

repose sur une économie virile dont la cohérence tient a I'exercice d'une domination nettement
orientée contre les figures féminines. La masculinité pantagruélique s'impose comme puissance
d’agir exclusive et comme droit de prise sur les corps; a ce titre, 'accaparement des corps
féminins est remarquablement déployé dans l'imaginaire du livre. La fiction organise une
politique sexuelle de la dérision, ol la féminité est méthodiquement rabattue sur les registres de
la passivité, de la blessure, de la souillure et de I'innommable.

L'un des dispositifs les plus constants de la violence symbolique exercée contre les figures
féminines dans Pantagruel réside dans le renversement systématique du genre des panthéons de
femmes illustres®. La ou la tradition humaniste avait élaboré des galeries de femmes
exemplaires, Rabelais met en place une vaste entreprise de démolition satirique®®, qui
reconvertit la virilité et la gloire féminines en économie de la prostitution. Le modéle de Boccace
est bien connu au XVI® siecle, le De Mulieribus claris est traduit des 1401 en francgais et
réguliérement imprimé apres la premiére édition francaise de 1493 (Paris, Antoine Vérard). A
cette référence canonique s’ajoute pour Rabelais la connaissance du traité de Plutarque portant
sur les actes héroiques de femmes. Il joue avec ces traditions qu’il renverse et peut-étre aussi
avec le relai christinien de la Cité des dames (1405).

Cette entreprise misogyne s’ouvre par l'affirmation répétée de I'impossibilité méme des
femmes sages. Dés le chapitre 3, la question est posée sous forme de provocation ironique :
« saiges femmes (ou sont elles ? bonnes gens, je ne vous peulx veoyr) » (p. 76). Le motif est repris
au chapitre 8, ot I'aspiration des femmes a la « manne celeste de bonne doctrine » est placée sur
le méme rang que celle ’hommes truands et de brutaux : « Je voy les brigans, les boureaulx [...]
Que diray-je ? Les femmes et filles ont aspiré a ceste louange et manne celeste de bonne
doctrine » (p. 18 et 120). Le savoir féminin se construit comme une prétention illégitime, dans
la mesure ou l'effet de surenchére stylistique, avec la gradation ascendante - brigands,
bourreaux, aventuriers, palefreniers, femmes, filles — connote le caractére hautement étonnant et
risible de cette aspiration féminine a linstruction, qui est présentée comme relevant de
I'adynaton. La dérision se prolonge au chapitre 17, lorsque les arts de Minerve et d’Arachné —
figures tutélaires des panthéons féminins - sont discrédités par I'évocation des doigts
d’escamoteur de Panurge, « faictz a la main comme Minerve ou Arachné» (p.198). Le génie
inventif se mue en motif de bassesse. Le chapitre 34 parachéve ce discrédit par 'annonce d'une
fable astronomique grotesque ; Alcofribas fait de la réclame pour son prochain récit, dans lequel
Pantagruel visitera les régions de la lune pour vérifier « si a la vérité la Lune n’estoit entiere, mais
que les femmes en avoient troys quartiers en la teste » (p.342). Les prétendues folie,
inconséquence et inconstance féminines se retrouvent ainsi attestées par l'organisation
cosmique (conformément aux traditions aristotéliciennes et galéniques), se répartissant entre
I'échelle macrocosmique (un quartier de la lune) et microcosmique (la téte des femmes,
constituée des trois autres quartiers de lune, métaphore de leur instabilité).

A Timpossibilité des femmes sages répond limpossibilité symétrique des femmes
chastes. Le corps féminin est constamment ramené a sa disponibilité sexuelle et a sa valeur
marchande. Au chapitre 15, les femmes sont dites « a meilleur marché que les pierres » (p. 180) ;
un peu plus loin, I'énumération pantagruélique des « force preudes femmes, chastes et pucelles »

Philogynie humaniste, dirigée par Adrienne Petit et Emilie Picherot [En ligne], 357 | 2025, mis en ligne le 03 avril
2025, consulté le 21 janvier 2026. URL : http://journals.openedition.org/rsh/7614

65 Voir Jacqueline Cerquiglini-Toulet, « Panthéons de femmes. La vie des femmes célébres constitue-t-elle un genre a
la fin du Moyen Age ? », Panthéons de la Renaissance : mémoires et histoires des hommes et femmes illustres
(v. 1350-1700), dir. Elisabeth Crouzet-Pavan, Jean-Baptiste Delzant et Clémence Revest, Rome, Ecole francaise de
Rome, 2021, p. 31-46.

6 Voir Louise Millon-Hazo « “En quelle hiérarchie de tels animaux vénéneux mettez-vous la femme future de
Panurge ?” Zoomorphie et misogynie chez Rabelais », Fabula / Les colloques, Littérature et zoomorphie satirique
(XVIe-XXIe  siécle), dir. Louis Pijaudier-Cabot, Anne Simon, Nicolas Corréard), URL
http://www.fabula.org/colloques/documentig451.php, page consultée le 21 January 2026.

26


http://journals.openedition.org/rsh/7614
http://www.fabula.org/colloques/document14451.php

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

(p. 186) se conclut par un sarcastique « Et ubi prenus ? » panurgien, qui dissout la vertu féminine
dans le soupgon d’'une impudeur constitutive. L’anecdote des fillettes portées dans un bissac
naturalise la souillure féminine, présentée comme une donnée universelle, indépendante de
I'age et du statut des femmes. Il est en effet impossible pour le pére interrogé par Panurge
d’établir si ses fillettes de « troys ans au plus » (ibid.) sont pucelles. Le proceés des « haulx
cachecoulx » (p. 204) au chapitre 17 achéve ce renversement en mettant en scéne 'indécence des
demoiselles, promptes a exhiber leurs « fondemens » (avec une syllepse de sens sur ce terme
pouvant renvoyer tant a leurs arguments qu’a leurs fesses).

Le trouble dans le genre participe du méme dispositif. Au chapitre 25, Carpalim est figuré
en nouvelle Camille (p. 260). Toutefois, cette virilité féminine releve moins d’'une reconnaissance
de '’héroisme féminin que d’'une appropriation masculine de la vaillance féminine, laquelle ne
peut étre admise que sous la forme d'un travestissement. Ce processus atteint son point de
saturation dans I'épisode de I'armée des putains (chap. 26) ; dans ce panthéon obscéne, se
déploie une parodie des catalogues héroiques. Les compagnons se laissent fasciner par la
description de 'armée d’Anarche par le prisonnier, en particulier quand il en vient aux « cent
cinquante mille putains, belles comme deesses » (p. 268), venues « de tous pays et toutes
langues », « dont les aulcunes sont Amazones, les aultres Lyonnoyses, les aultres Parisiannes,
Tourangelles, Angevines, Poitevines, Normandes, Allemandes ». La liste reprend en la dégradant
la tradition des Moralia de Plutarque (traité XVII, Actions méritoires de femmes), ou sont
énumérés les peuples de femmes illustres au combat : Troyennes, Phocéennes, Argiennes,
Persiennes, Gauloises, Méliennes, Thyréniennes, Lyciennes, Salmantides, Milésiennes, filles de
Cios, femmes de la Phocide. Rabelais conserve la structure du catalogue, mais en inverse
radicalement la valeur axiologique, le premier peuple de cette armée de putains, les Amazones,
étant particulierement provocateur, hautement risible pour la tradition satirique cléricale,
terriblement insultante pour la veine féministe qu'a animée Christine de Pizan. Ce peuple de
femmes libres, indépendantes des hommes, puissantes et courageuses, se retrouve de la sorte
totalement renversé, réduit a I'esclavage sexuel, au service des jouissances masculines. Aussi,
tant les femmes guerriéres, que les femmes savantes et inventives sont réduites a des images de
puterie. Ce terme de moyen frangais est associé a des sémes de « débauche », de
« dévergondage », de « mauvaise conduite », d’« action vile ». C’est un motif central du Roman
de la Rose de Jean de Meun, que condensent les propos du Jaloux rapportés par Ami : « Toutes
estes, serez ou fustes / De fait ou de volenté, pustes ! » (v. 9160-9161). Ces deux vers disent bien
I'esprit de centaines d’autres relevant de la détractation et de la haine des femmes. Cette
misogynie cléricale, se voulant joyeuse et fédératrice, traverse Pantagruel, ou '’héroisme féminin
se renverse en prostitution. Le méme retournement structure la catabase d’Epistémon
(chap. 30), dévoyant le modeéle épique de la descente aux Enfers. Les grandes figures féminines
de I'histoire antique, telles qu'on les trouve chez Boccace et Christine de Pizan, sont recyclées
en petites mains de I'’économie triviale :

Cleopatra, revenderesse d’oignons,
Helene, courratiere de chamberieres,
Semyramis, espouilleresse de belistres,
Dido vendoit des mousserons,
Panthasiléee estoit cressonniere,
Lucresse, hospitaliere,

Hortensia, filandiere,

Livie, racleresse de verdet (p. 314 et 316).

Le panthéon héroique se meut en marché burlesque. On observera que Rabelais regroupe en un
méme espace continu la petite liste extraite des femmes illustres de Boccace (le passage est
présent dés 1532, dans le méme ordre et avec les mémes caractéristiques, il est augmenté en 1534
de Lucréce, d'Hortense et de Livie). L’allusion ironique a la Nef des dames vertueuses de

27



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

Symphorien Champier (Lyon, Arnolet, 1503) paracheve ce dispositif. Au chapitre 16, le portrait
de Panurge hantant les églises et qui « toujours demouroit en la nef entre les femmes » (p. 192)
pourrait en effet étre lu comme une allusion comique a ce recueil édifiant consacré aux femmes
illustres. La nef humaniste, censée conduire les femmes vers la vertu, devient ici le théatre des
frasques du harceleur. Ainsi se dessine, a travers 'ensemble du Pantagruel, une vaste entreprise
de dérision des panthéons féminins.

Cette logique de réduction trouve son point de cristallisation dans I'épisode des murailles

de Paris® (chap. 15). Le passage repose sur un entrelacement paradigmatique typique du serio
[udere humaniste. Deux voix s’y répondent selon une distribution topique : a Pantagruel revient
le discours moral et militaire, fondé sur les Moralia de Plutarque, exaltant la vertu civique et la
discipline guerriére des Spartiates ; a Panurge, le contre-chant grotesque, qui substitue a
’éthique de la fortification une fantasmagorie obscene, fondée sur 'exploitation sexuelle des
femmes de petite vertu. Le sérieux de la défense civique est ainsi travaillé de l'intérieur par une
poétique du renversement carnavalesque, faisant glisser l'architecture défensive vers une
économie libidinale de la contamination. Le motif du garde-corps, qui ouvre I'épisode, introduit
d’emblée cette dialectique de I'assaut et de la défense. En moyen francais, le terme désigne a la
fois « I'habit de dessus » et «le lieu de refuge ». Or la réverie panurgienne repose sur une
réduction extréme du corps féminin : nudité, crudité, étalement démultiplié des sexes,
transmutation de la cl6ture virile en béance sexuelle, soit un garde-corps parfaitement inversé.
La muraille, congue comme rempart, devient un alignement de « callibistrys » arrangés « par
bonne symmeterye d’architecture » (p. 181). Ce qui devait fermer, protéger et contenir se mue en
surface d’exposition, en appel a I'assaut, en béance démultipliée. Du point de vue interne a la
muraille, la défense repose sur des semes de facilité, d'ouverture et d’accessibilité : le peuple de
Paris se défendrait en exposant les sexes féminins a I'attaque. Du point de vue de 'assaillant, la
muraille devient piége infectieux : le masculin ennemi, montant a I'assaut du féminin protecteur,
se fait contaminer. La sexualité féminine, offerte comme rempart, fonctionne comme vecteur de
la maladie. Du point de vue féminin, la défense de la cité passe par le commerce des corps et
leur sacrifice. Cette construction poétique reléve dun travail esthétique de contrepoint,
caractéristique de I'inventivité rabelaisienne. A la vertu militaire des Lacédémoniens, toute faite
de sobriété, de mesure et de retenue, Panurge substitue une muraille fabuleuse et obscéne,
érigée a la gloire des jouissances sexuelles. La carnavalisation des sources antiques est ici
manifeste : aux apophtegmes moraux succéde une ekphrasis libidineuse, ou le « visage de
pierres » se mue en « visage de sexes ».

La réverie panurgienne fonctionne également comme une mise en abyme des
inquiétudes contemporaines suscitées par I'épidémie vénérienne. La métaphore architecturale
convoque l'imaginaire médical de la Renaissance : le mur grélé de sexes féminins évoque le
stigmate épidermique de la vérole, qui marque et défigure les visages. L'invention obscéne se
déploie selon une double économie cathartique et apotropaique : se purger des angoisses par le
rire, se défendre des menaces en les grossissant jusqu'a la démesure. La fiction croise ici
'actualité sanitaire la plus anxiogéne, telle qu’elle se lit dans les lettres médicales de Manardi,

67 En 1991, Hope H. Glidden, dans son article « Rabelais, Panurge, and the anti-courtly body » (Etudes rabelaisiennes
XXV, Geneéve, Droz, coll. Travaux d'Humanisme et Renaissance, 1991, p. 35-60), a interprété 1'épisode des
murailles de Paris a partir des traditions qui associent corps et fortification. Elle a montré que la proposition
panurgienne parodie un topos central de la querelle des femmes, nourri a la fois par la tradition chrétienne des
lapides vivi et par la littérature apologétique figurant le corps féminin comme enceinte close de chasteté,
notamment dans le Livre de la Cité des Dames de Christine de Pizan. Glidden identifie comme hypotexte
polémique majeur le Champion des Dames de Martin Le Franc, dont Rabelais reprend et défigure I'imagerie
architecturale (murailles de « diamants ») en la rempla¢ant par une muraille d’orifices. L’épisode ne reléve donc,
selon la critique américaine, ni d’'une simple satire misogyne ni d'une exaltation carnavalesque, mais d'une
critique de la langue allégorique et moralisante, en particulier des idéalisations courtoises de la chasteté
féminine, effacant toute corporéité du féminin. Son article fait référence dans les études rabelaisiennes et il ne
s'agit pas de le démentir ici, mais de se rapprocher davantage du point de vue engagé de Christine de Pizan.

28



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

que Rabelais édite précisément en 1532, ou la syphilis est disséminée par une prostituée ayant
contaminé des centaines de jeunes hommes®. Mais I'épisode s’inscrit surtout dans une mémoire
longue, celle de la querelle du Roman de la Rose, étendue en querelle des femmes, et prend
résolument le parti de Jean de Meun contre Christine de Pizan. La muraille panurgienne
prolonge en effet la tradition cléricale et satirique des enceintes assiégées. Aux murailles
courtoises du jardin de Déduit chez Guillaume de Lorris (ca 1235) avaient répondu chez Jean de
Meun (ca 1275) les murailles assiégées de Bel Accueil, soumises aux assauts lubriques d’'un clerc
meélant érudition et obscénité. Contre cette offensive d’une violence inouie (et celle de toutes les
autres autorités, uniformément méprisante a 'égard des femmes®), Christine de Pizan érige une
nouvelle muraille dans La Cité des dames (1405), ou chaque pierre correspond a un exemplum de
femme vertueuse, fondant une enceinte morale et illustre. Rabelais, en 1532, réactive la mémoire
misogyne de Jean de Meun et la radicalise : la muraille de Paris devient un mur de sexes féminins
a bon marché, sans visage, sans identité, démultipliés et disponibles.

L’épisode de la vieille sempiterneuse enchdassé dans celui des murailles constitue un point
de condensation remarquable. La femme, renversée et inconsciente, voit ses parties exposées
aux bétes de la fable, « considerant son comment a nom » (p.184). La périphrase et la
formulation disséminent le phonéme con tout en masquant le mot par la figure. L’ironie de ce
faux euphémisme se poursuit dans le quiproquo portant sur les parties intimes de la vieille
assimilées a des plaies infectes. La figure de Panurge en marieur misogame radicalise cette
logique d’exposition et de réification. Les « grandes vieilles sempiterneuses » (chap. 17, p. 202)
sont promises a une sexualité punitive. Les périphrases factitives construisent une grammaire
de la domination : « je les feray saccader encores une foys » ; « mettre les vieilles en ruyt et en
chaleur » ; «je leur faisoys mettre un sac sur le visaige » (p. 204). Cette passivité absolue se

68 « La maladie aurait commencé a Valence, la célébre ville de I'Espagne Tarraconaise : une courtisane de haut rang
aurait été payée 50 écus d'or pour passer une nuit avec un cavalier souffrant d'éléphantiasis [lépre]. Comme de
nombreux jeunes gens avaient des relations avec cette femme, en peu de jours plus de 400 d'entre eux en furent
infectés. Parmi eux, certains suivirent Charles qui partait en Italie. IIs ajoutérent ainsi aux autres maux qui y
régnent ce mal qu'on ne doit pas sous-estimer ». Cette traduction de Manardi par Concetta Pennuto se trouve
dans Le Siécle des vérolés : la Renaissance européenne face a la syphilis, une anthologie, dir. Ariane Bayle,
Grenoble, Jérome Millon, 2019, p. 74 (G. Manardi, loannis Manardi Epistolarum Medicinalium libri duodeuiginti,
Basileae, Hieronymus Artolphus, 1535, livre VII, épitre II, p. 120). Elle est citée par Jérome Laubner dans « La
“chair molle” de la vérole : réflexions sur une virilité vérolée », op. cit., p. 114.

%9 Dans l'incipit de La Cité des dames, Christine de Pizan se met en scene dépitée par la lecture du livre de Matheolus,
ou elle ne trouve guere de loisir, mais au contraire un terrible bralot contre la gent féminine, qui l'afflige au plus
profond. Elle se fait alors la réflexion que ce livret sans valeur (une trufferie, c’est-a-dire « une bagatelle, une
moquerie de peu de prix ») est loin d’étre isolé et que les autorités masculines les plus sérieuses ont toutes parlé
d’'une méme bouche contre les femmes, de maniére générale, dans tous les traités, tous les livres, qu'ils soient de
philosophes, de poétes ou d’orateurs. L'autrice ajoute que donner tous leurs noms serait une entreprise vraiment
longue : « Mais la veue d’icellui dit livre, tout soit il de nulle octhorité, ot engendré en moy nouvelle pensee qui
fist naistre en mon couraige grant admiracion, pensant quelle peut estre la cause ne dont ce peu venir que tant
de divers hommes, clers et autres, ont esté et sont si enclins de dire de bouche et en leurs traictiez et escrips tant
de deableries et de vituperes de femmes et de leurs condicions, et non mie seulement un ou deux, ne cestuy
Matheolus, qui entre les livres n’a aucune reputacion et qui traicte en maniere de trufferie, mes generaument
auques en tous traictiés, philosophes, poetes, tous orateurs desquelz les noms dire seroit longue chose, semble
que tous parlent par une mesme bouche et tous accordent une semblable conclusion, determinant les meurs
femenins enclins et plains de tous les vices (Le Livre de la Cité des dames, éd. Claire Le Ninan et Anne Paupert,
Paris, Champion Classiques, 2023, coll. Moyen Age, livre I, rubrique I, p. 200 et 202). Voici la traduction d’Anne
Paupert : « Mais la lecture de ce livre, quoiqu'’il ne fasse aucunement autorité, avait engendré en moi de nouvelles
réflexions qui firent naitre en mon coeur un grand étonnement. Je me demandais quelle pouvait étre la cause ou
la raison pour laquelle tant d’hommes divers, clercs ou autres, ont été et sont encore si enclins a dire tant de
choses abominables et injurieuses sur les femmes et leurs moeeurs, en paroles ou dans leurs traités et leurs écrits ;
et il ne s’agit pas seulement d'un ou deux, comme ce Mathéolus, qui n’a aucune réputation parmi les écrivains
et qui traite le sujet sur le ton de la farce, mais plus généralement, presque dans tous les ouvrages, tous les
philosophes, poeétes, orateurs dont il serait bien long de dire les noms, semblent parler d'une méme voix et
s’entendre sur une méme conclusion, a savoir que les femmes sont portées au vice et pleines de tous les défauts »
(ibid, p. 201 et 103).

29



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

retrouve dans le mariage des Pygmées : « il les fault marier ensemble » (p. 280) et le mariage
d’Anarche « Panurge le maria avec une vieille lanterniere » (p. 326). Le commentaire de Panurge
« ceste nouvelle mariée est bien entamée par le bas, ainsi elle petera poinct » (ibid.) présente de
nouveau la femme en vetula ignoble, abimée par sa nature insatiable. Quant a I'épisode de la
haute dame de Paris, il porte le comique agressif a son point d’acmé : la domina courtoise, dotée
des attributs pétrarquistes (matinée de vices moqueurs - et, de fait, la dame racée sera mdtinée
d’autres espéces en étant couverte par des chiens), est livrée a une humiliation méthodiquement
orchestrée, ot la farce profane détourne les formes du rituel liturgique pour produire une scéne
de chatiment sexuel spectaculaire.

A travers ces épisodes se déploie un paradigme satirique cohérent associant féminit¢,
vieillesse, lacune, blessure, infection et passivité. La périphrase « comment a nom » cristallise
cette réduction : le sexe féminin est soit la plaie puante, soit I'innommable. La féminité est
ramenée a une matérialité répulsive, concue comme foyer de souillure et de contagion.
L’économie affective du roman confirme ce rejet du féminin. Pantagruel n’aime qu’une
personne : Panurge. L’amour hétérosexuel est systématiquement évacué ou saboté. L'épisode
avignonnais, évoquant la figure de Laura et la tradition pétrarquiste, est ruiné par le nez de
Nasier (« Et vint en Avignon o il ne fut troys jours qu'’il ne devint amoureux, car les femmes y
jouent volontiers du serrecropyere [...] Ce que voyant, son pedagogue, nommé Epistemon, I'en
tira », chap. 5, p. 88) ; le discours de la fin’amor est disqualifié dans I'épisode de la haute dame,
ou Panurge troque un rondeau courtois contre une « drogue » servant son dessein cynique
(couvrir la dame de sa race canine, lui qui ne peut plus « ny pisser ny fianter » tant il est
« amoureux d’elle » va conduire tous les chiens de I'église - puis des rues avoisinantes - a tirer
le membre, la sentir et pisser partout sur elle) ; la dame a 'anneau est oubliée par Pantagruel,
qui en nouvel Enée court vers son destin guerrier et royal. L’astuce de la dame, son jeu de mots
(« dyamant faulx » / « Dy, amant faulx », chap. 24, p. 254) de méme que sa connaissance de
I’hébreu sont noyés par le déploiement par Panurge de tous les moyens possibles de révéler son
message. Pantagruel oublie sa dame parisienne comme Enée a oubli¢ Didon et la dame de
Pantagruel est finalement effacée par 'ensemble de la communauté masculine qui se concentre
sur la connaissance parfaite de la cryptographie dont Panurge fait la démonstration. Aussi la
communauté pantagruélique se replie-t-elle sur une homosocialité exclusive, fondée sur la
camaraderie virile.

La joyeuse communauté masculine repose sur une violence symbolique profonde, qui
exclut les femmes de la virilité (au sens d’héroisme), de la parole et du savoir, et fait triompher
une masculinité érudite et joueuse, mais aussi pulsionnelle et dominatrice, héritée en droite
ligne de l'esprit tout a la fois érudit et hautement misogyne de Jean de Meun, contre lequel s’est
dressée Christine de Pizan, mettant en garde, avec la plus grande gravité, contre la puissance
performative des représentations culturelles, aptes a fagonner les moeurs et les mentalités :

Et je te diray un autre exemple, sanz mentir, puisque nous sommes es
miracles du Rommant de la Rose : jay ouy dire n'a pas moult a un de tes
compaignons de l'office dont tu es et que tu bien cognois et homme
d’auctorité, que il cognoist un homme marié, le quel ajouste foy au
Rommant de la Rose comme a 'Euvangile ; cellui est souverainement
jalous et, quant sa passion le tient plus aigrement, il va querre son livre
et lit devant sa femme, et puis fiert et frappe sus, et dit : « Orde, tele
comme quelle il dit, voir que tu me fais tel tour ! Ce bon sage homme,
maistre Jehan de Meung, savoit bien que femmes savoient faire », et a
chacun mot qu'il treuve a son propos, il fiert un coup ou deux du pié ou

30



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

de la paume, si m’est avis que, quiconque s’en loue, celle pauvre femme
le compare cher?.

La communauté pantagruélique repose sur une économie masculine profondément
asymétrique. La cohésion homosociale des compagnons se construit au prix d'une exclusion
systématique des femmes, privées d’accés aux réjouissances communautaires, sinon comme
objets d’humiliation. Cette violence reléve d’'une poétique cohérente de la dégradation. Le rire
ne neutralise pas cette violence, mais en assure la circulation et I'acceptabilité, en ancrant la
domination dans un régime de connivence joyeuse. C’est précisément ce pouvoir des fictions et
des traités que Christine de Pizan avait identifié et combattu des le début du XV siecle. Sa
critique du Roman de la Rose de Jean de Meun vise essentiellement le danger de textes capables
de légitimer la brutalité masculine en la présentant comme un savoir joyeux et libre, comme une
tradition plaisante. En expliquant a quel point les représentations informent les moeeurs et
autorisent les gestes, Christine de Pizan oppose a la jubilation virile (en son sens premier) une
éthique de la responsabilité littéraire. Relu a cette lumiére, Pantagruel apparait comme 'héritier
direct de la misogynie savante de Jean de Meun, dont il nourrit la veine antiféministe et
misogame. La voix de Christine de Pizan, grave et précoce, s’éléve en contrepoint indispensable
a ce gai savoir, non tant comme censure de la fiction que comme une mise en garde contre sa
puissance normative, distribuant les roles sexuels, domestiques, intellectuels et sociaux.

Ce (trop long) parcours permet de revenir a I'intuition provocatrice formulée par Louis-
Ferdinand Céline, celle d'une langue rabelaisienne puissamment masculine, bien couillue, que la
tradition littéraire (en particulier, le siecle classique et ses normes, qui eurent la vie dure) aurait
ensuite affadie en I'émasculant. De fait, Pantagruel offre un univers saturé de masculinité :
profusion lexicale des attributs males, mythologie de l'auto-engendrement masculin,
compagnonnage homosocial, monopole de I'agentivité narrative et spectaculaire mise en scéne
des corps et de la parole viriles. A cet égard, Céline ne se trompe pas, la langue de Rabelais est
tout sauf neutre, lisse ou désincarnée. Elle est traversée par une énergie corporelle, pulsionnelle
et jubilatoire, qui fait du masculin un principe de prolifération discursive et textuelle.
Cependant, cette masculinité omniprésente ne saurait étre confondue avec une célébration
stable de la virilité. Bien au contraire, Pantagruel met systématiquement en crise I'idéal viril
hérité de la tradition héroique et humaniste (pour une part de cette derniére). Loin d’exalter la
fermeté morale, la maitrise de soi ou la grandeur martiale, le texte substitue a ces valeurs une
économie du rire, de la ruse, de I'exces, et méme, qui 'eut cru ?, de la mollesse. La virilité, en
tant que norme axiologique, se dissout dans une masculinité carnavalisée, instable et
fondamentalement ambivalente.

La communauté masculine pantagruélique se constitue néanmoins en homosocialité
lettrée, héritiere des sodalités humanistes et des académies joyeuses, fondée sur la circulation
du savoir, la virtuosité verbale et la jubilation du serio ludere. Cependant, cette communauté
joyeuse repose aussi sur une économie de la distinction et de I'exclusion. L’agentivité est
massivement monopolisée par les figures masculines, tandis que les femmes, lorsqu’elles

70 Le Livre des epistres du debat sus le Rommant de la Rose : épitre VI de Christine de Pizan & Pierre Col (éd. Andrea
Valentini, Paris, Classiques Garnier, 2014, p. 198). Voici une proposition de modernisation : « Et je te donnerai
un autre exemple, sans mentir, puisque nous traitons des miracles du Roman de la Rose : j’ai entendu dire il y a
peu par 'un de tes confreéres du palais, que tu connais bien et qui est homme de qualité, qu’il connait un homme
marié, lequel consideére le Roman de la Rose comme parole d’Evangile. Cet homme est souverainement jaloux et,
quand son vice le posséde le plus dprement, il va chercher son livre et le lit devant sa femme. Puis il la frappe et
la roue de coups, tout en disant : “Sale femme, comme il le dit justement, c’est bien vrai, puisque tu m’as fait un
tel coup ! Cet homme bon et sage, maitre Jean de Meun, savait bien ce dont les femmes sont capables !, et a
chaque mot qui confirme son opinion, il lui asséne un coup ou deux du pied ou du poing, si bien que j'estime
que l'on peut bien se vanter de cet ouvrage, mais que c’est cette pauvre femme qui le paye cher ! ».

31



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

apparaissent, sont maintenues a distance de la parole, de I'action et du jeu. Elles ne participent
pas au dialogue humaniste et sont constituées en figures-limites, sur lesquelles viennent grossir
les débordements, les violences et les exces de la masculinité panurgienne, forcie par celle de ses
compagnons. Cette exclusion permet de renforcer la cohérence et la puissance burlesques du
groupe masculin, qui se rassemble dans ce mépris des femmes, que Christine de Pizan a dénoncé
avec la plus grande fermeté chez Jean de Meun et qu’elle observe dans toute la clergie. Ces
discours prolifiques, variés et maitrisés de clergesse du début du XV© siecle disent suffisamment
la maniere dont les lettres peuvent affecter les comportements et la gravité de cet enjeu”.

Le seul noyau masculin relativement stable se trouve dans la communauté savante et
joyeuse formée par les compagnons pantagruéliques. Cette homosocialité lettrée, avatar
fictionnel des sociétés joyeuses de la Renaissance, incarne un héroisme moderne, reposant sur
l'art du dialogue humaniste, érudit, ironique et provocateur. La virilité (au sens second, moral
et proche de «I'héroisme ») s’y déploie selon des dispositions éthiques et intellectuelles
spécifiques : vivacité d’esprit, liberté de jugement, gaieté critique, puissance de la parole. C’est
peut-étre cette masculinité savante et ludique qui constitue le véritable trésor de I'épopée des
Pantagruélistes, a la fois glorieuse et dérisoire. Et c’est peut-étre elle que Rabelais a choisi de
matérialiser, de facon cryptée, dans la mention du castoreum (chap. 14, p. 190), composant rare
et précieux de la terrible tartre borbonnoise de Panurge. Le castoreum, drogue médicinale issue
des génitoires du castor — que 'animal traqué sacrifie pour sauver sa vie — apparait comme une
transposition savante, latinisée, des couilles passées sous la « censure antique” ». Sous cette
forme érudite, I'attribut viril devient matiére médicale, pharmakon humaniste, symbole d'une
masculinité sublimée par un savoir malicieux.

7 D’autres textes anciens attestent cette réception. On peut penser a La Response du bestiaire (vers 1260) portée par
une voix féminine, qui défend avec le plus grand sérieux sa roque de cruauté (« son rocher de cruauté »), a savoir
son « orgueil », lui permettant de sauvegarder son honneur, c’est-a-dire sa vie. Voir a ce sujet I'article de Fabienne
Pomel, « La Response du Bestiaire, une zoopoétique proto-féministe ? Ou comment déjouer les pieges d'une
allégorie cléricale prédatrice », Le Bestiaire d’Amour de Richard de Fournival et sa Réponse : la courtoisie en
anamorphose, Actes de la journée du 22 novembre 2024, mis en ligne en mars 2025, p. 37-57,
https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe. Plus proche de Rabelais, le roman d’'Hélisenne de Crenne,
Les Angoisses douloureuses qui procédent d’'amour (1538), dénonce les mariages précoces, les violences et les viols
conjugaux.

72 Sur la formule « censure antique », voir Mireille Huchon, Rabelais grammairien. De lhistoire du texte aux problémes
d’authenticité, Etudes rabelaisiennes, XVI, 1981, p. 315. Mireille Huchon explique que cette expression, figurant
sur une édition du Tiers Livre de 1552 (« revu sur la censure antique »), ne renvoie pas a une censure morale,
mais a un principe philologique : pour Rabelais, la graphie doit conserver la mémoire de I'histoire du mot, de ses
origines grecques et latines, ainsi que de ses altérations et corruptions successives, contre une conception
strictement phonétique de I'écriture.

32


https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », 33
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

BIBLIOGRAPHIE

(Euvres
BOCCACE, Les femmes illustres. De mulieribus claris, éd. Jean-Yves Boriaud, Paris, Les Belles
Lettres, coll. Les Classiques de 'humanisme, 2013.

CHRISTINE DE PIZAN, Le Livre des epistres du debat sus le Rommant de la Rose, éd. Andrea
Valentini, Paris, Classiques Garnier, 2014.

CHRISTINE DE PIZAN, Le Livre de la Cité des dames, éd. Anne Paupert et Claire Le Ninan, Champion
Classiques, coll. Moyen Age, 2023.

CRENNE De Hélisenne, Les angoysses douloureuses qui procedent d’‘amours, éd. Christine de
Buzon, Paris, Honoré Champion, 1997.

Eloges collectifs de femmes de la Renaissance, éd. Renée-Claude Breitenstein, Saint-Etienne,
Presses universitaires de Saint-Etienne, coll. La cité des dames, 2021.

ERASME, La Correspondance d’Erasme, trad. Benoit Beaulieu et Hendrik Vannerom, Bruxelles,
University press, 1980.

GUILLAUME DE LORRIS et JEAN DE MEUN, Le Roman de la Rose, éd. Armand Strubel, Le Livre de
Poche, coll. Lettres gothiques, 1992.

JEAN de GARLANDE, Parisiana Poetria, éd. et trad. angl. T. Lawler, New Haven (Conn.)/ London,
Yale University Press, 1974 [ca 1220-1225].

Le Roman de Renart, éd. Armand Strubel, Paris, Gallimard, coll. Bibliotheque de la Pléiade, 1998,
p- 271, v. 611-614
LEIRIS Michel, L’Age d’homme, Paris, Gallimard, 1939.

RABELAIS Francois, (Euvres complétes, éd. Mireille Huchon, Paris, Gallimard, coll. Bibliotheque
de la Pléiade, 1994.

RABELAIS Francois, Pantagruel, éd. Guy Demerson, Paris, Seuil, « Points », 1996.
RABELAIS Francois, Pantagruel, éd. Verdun-Léon Saulnier, Genéve, Droz, 1965.
RABELAIS Francois, Tout Rabelais, dir. Romain Menini, Paris, Bouquins, 2022.

RICHARD DE FOURNIVAL, Le Bestiaire d’Amour et la Response du Bestiaire, éd. Gabriel Bianciotto,
Paris, Champion, 2024.

Ulenspiegel de sa vie de ses ceuvres, éd. Jelle Koopmans et Paul Verhuyck, Anvers, C. De Vries-
Brouwers, 1988.

Textes critiques

BAKHTINE Mikhail, L’ceuvre de Francois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la
Renaissance, trad. Andrée Robel, Paris, Gallimard, 1970.

BAYLE Ariane, « D’Alcofribas Nasier a Frangois Rabelais : différer et promettre », La pseudonymie
dans la littérature frangaise, éd. David Martens, Presses universitaires de Rennes, 2017.

BOOTH Wayne C., « Freedom of Interpretation: Bakhtin and the Challenge of Feminist
Criticism », Critical Inquiry, vol. 9, n. 1, 1982, p. 45-76.

BOUHAIK-GIRONES Marie, Les Clercs de la Basoche et le thédtre comique (XV*-XVI¢ siécle), Paris,
Champion, 2007.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

CAPPELLEN Raphaél, « Feueilleter papiers, quotter cayers ». La citation au regard de l'erudito
ludere des fictions rabelaisiennes, thése soutenue en 2013 au CESR de Tours (dir. Marie-
Luce Demonet).

CAPPELLEN Raphaél, « Rabelais et la bibliotheque imaginaire : liste énigmatique et création
générique », Liste et effet liste en littérature, dir. Sophie Lawson, Michelle Lecolle et Raymond
Michel, Paris, Classiques Garnier, 2013, p. 163-174.

CELINE Louis-Ferdinand, « Rabelais, il a raté son coup » (1957), Le style contre les idées : Rabelais,
Zola, Sartre et les autres, Bruxelles, Editions Complexe, 1987.

CERQUIGLINI-TOULET Jacqueline, « Panthéons de femmes. La vie des femmes célébres constitue-
t-elle un genre a la fin du Moyen Age ? », Panthéons de la Renaissance : mémoires et histoires
des hommes et femmes illustres (v. 1350-1700), dir. Elisabeth Crouzet-Pavan, Jean-Baptiste
Delzant et Clémence Revest, Rome, Ecole francaise de Rome, 2021, p. 31-46.

CLEMENT Michele, « La Braguette ou la débandade du sens », L’Année rabelaisienne, 2018, n°2,
p- 485-497.

DEFAUX Gérard, Le curieux, le glorieux et la sagesse du monde dans la premiére moitié du XVI*
siécle : l'exemple de Panurge : Ulysse, Démosthéne, Empédocle, Lexington, French forum, 1982.

GLIDDEN Hope H., « Rabelais, Panurge, and the anti-courtly body », Etudes rabelaisiennes XXV,
Geneve, Droz, coll. Travaux d'Humanisme et Renaissance, 1991, p. 35-60.

DMEF : Dictionnaire du Moyen Frangais, version 2023 (DMF 2023). ATILF - CNRS & Université de
Lorraine. Site internet : http://www.atilf.fr/dmf.

GRUBEL Rainer Georg, « Carnival, Carnivalism and Bakhtin’s Culture of Laughter », Central and
Eastern European Literary Theory and the West, De Gruyter, 2022.

GVOZDEVA Katja, STROEV Alexandre (dir.), Savoirs ludiques. Pratiques de divertissement et
émergence d'institutions, doctrines et disciplines dans I’Europe moderne, Paris, Champion,
2014.

GVOZDEVA Katja, « Celebrating men in Rabelais », Romance Studies, XXIlII, 2, 2005, p. 77-90.
HUCHON Mireille, Rabelais grammairien. De lhistoire du texte aux problémes d’authenticité,
Etudes rabelaisiennes XVI, Genéve, Droz, coll. Travaux d'Humanisme et Renaissance, 1981.
LA CHARITE Claude, MENINI Romain, « L’éditeur et son double : Rabelais auctor en 1532 »,
L’Editeur a [lceuvre : reconsidérer lauctorialité, dir. Giovanni Berjola, Gaélle Burg et
Dominique Brancher, Bale, Universitatsbibliothek Basel, 2020, p. 30-40, publication en ligne :

https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555.

LA CHARITE Claude, La Rhétorique épistolaire de Rabelais, Québec, Nota bene, 2003.

LAGUARDIA David, « Masculinity and metaphors of reading in the Tiers Livre, 16-18 », L’Esprit
créateur, XLIII, 3, 2003, p. 5-15.

LAGUARDIA David, Intertextual masculinity in French Renaissance Literature. Rabelais, Brantéme
and the Cent nouvelles nouvelles, Aldershot, Ashgate, 2008.

LAUBNER Jérome, « La “chair molle” de la vérole : réflexions sur une virilité vérolée », Mollesses
renaissantes. Défaillances et assouplissement du masculin, dir. Daniele Maira, Freya Baur et
Teodoro Patera, 2021, p. 113-131.

LAUBNER Jérome, Vénus malade. Représentations de la vérole et des vérolés dans les discours
littéraires et médicaux en France (1495-1633), Geneéve, Droz, 2023.

LE CADET Nicolas, « Enumérations et listes dans Pantagruel (1542) », Le Verger, Bouquet XXXII,
janvier 2026.

LE CADET Nicolas, SAGNIER Jérémy, Rabelais, Pantagruel, Neuilly-sur-Seine, Atlande, coll. « Clefs
concours — Lettres XVI€ siecle », 2025.

34


http://www.atilf.fr/dmf
https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », 35
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

LE CADET Nicolas, « La Passion de la “haulte dame de Paris” (Pantagruel, chap. XXII) », De
Gethsémani au Golgotha. La Passion dans l'art et dans la littérature, dir. Bernard Gendrel,
Mireille Labouret, Elisabeth Le Corre, Presses Universitaires de Rennes, collection
Interférences, 2021, p. 253-265.

LE CADET Nicolas, Rabelais et le thédtre, Paris, Classiques Garnier, coll. Les Mondes de Rabelais,
2020.

LE GOFF Jacques, SCHMITT Jean-Claude (dir.), Le Charivari, Paris, EHESS, Mouton Editeur, 1981.

LE ROY LADURIE Emmanuel, Le Carnaval de Romans. De la Chandeleur au mercredi des Cendres
1579-1580, Paris, Gallimard, 1979.

MAIRA Daniele, « Mol et féminin : la fabrique du vir effeminatus dans la premiére modernité »,
Mollesses renaissantes. Défaillances et assouplissement du masculin, dir. Daniele Maira, Freya
Baur et Teodoro Patera, 2021, p. 9-29.

MARRACHE-GOURAUD Myriam, DEMERSON Guy, Bibliographie des écrivains frangais, vol. 32,
Frangois Rabelais, Memini, 2010.

MARRACHE-GOURAUD Myriam, « Hors toute intimidation » Panurge ou la parole singuliére,
Geneve, Droz, 2003.

MAURON Charles, Psychocritique du genre comique : Aristophane, Plaute, Térence, Moliére, Paris,
José Corti, 1964.

MENINI Romain, Rabelais altérateur. « Graciser en Francois », Paris, Classiques Garnier, coll. Les
Mondes de Rabelais, n. 2, 2014.

MILLON-HAZO Louise, « “En quelle hiérarchie de tels animaux vénéneux mettez-vous la femme
future de Panurge?” Zoomorphie et misogynie chez Rabelais», Fabula / Les
colloques, Littérature et zoomorphie satirique (XVI*-XXI¢ siécle), dir. Louis Pijaudier-Cabot,
Anne Simon, Nicolas Corréard), URL : http://www.fabula.org/colloques/documentig4s1.php,
page consultée le 21 janvier 2026.

MILLON-HAZO Louise, « Le Lion, la Vieille et le Renard, une fable démoralisante », L'Année
Rabelaisienne, n. 2, 2018, p. 231-252.

Moss Ann, Printed commonplace-books and the structuring of Renaissance thought, Oxford,
Clarendon Press, 1996.

PERRY LONG Kathleen (dir.), High anxiety : masculinity in crisis in early modern France, Kirksville,
Missouri, Truman State University Press, 2002.

PETIT Adrienne, PICHEROT Emilie (dir.), Philogynie humaniste, Revue des sciences humaines [En
ligne], 357 | 2025, mis en ligne le 03 avril 2025, consulté le 21 janvier 2026. URL:
http://journals.openedition.org/rsh/7614

PIERREVILLE Corinne, « Le déguisement dans Trubert : I'identité en question », Le Moyen Age,
2008/2, Tome CXIV, p. 315-334.

POMEL Fabienne, « La Response du Bestiaire, une zoopoétique proto-féministe ? Ou comment
déjouer les pieges d'une allégorie cléricale prédatrice », Le Bestiaire d’Amour de Richard de
Fournival et sa Réponse : la courtoisie en anamorphose, Actes de la journée du 22 novembre
2024, mis en ligne en mars 2025, p. 37-57, https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-
societe.

POUEY-MOUNOU Anne-Pascale, « Par ou se développent les listes rabelaisiennes ? remarques
rhétorico-syntaxiques sur une copia goinfre », Copia : théories et pratiques, dir. Emma Fayard
Camena n. 28, 2022, https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-
camenae/camenae-n28-septembre-2022-copia-theorie-et-pratiques/.

RADIN Paul, The Trickster. A Study in American Indian Mythology, New York, Schocken Books,
1956.



http://www.fabula.org/colloques/document14451.php
http://journals.openedition.org/rsh/7614
https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe
https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n28-septembre-2022-copia-theorie-et-pratiques/
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n28-septembre-2022-copia-theorie-et-pratiques/

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », 36
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

ROCHE Daniel, La culture équestre occidentale XVI*-XIX¢ siécle. II. La gloire et la puissance, Paris,
Fayard, 2011.

SAINEAN Lazare, La Langue de Rabelais, Genéve, Slatkine Reprints, 1976 [1922-1923], 2 tomes.

SCHMITT Jean-Claude, « La culture de l'imago », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 51° année,
n. 1, 1996, p. 3-36.

TOSH John, « The history of masculinity : an outdated concept? », What is masculinity? :
historical dynamics from antiquity to the contemporary world, éd. John H. Arnold et Sean
Brady, New York, Palgrave Macmillan, 2011, p. 17-34.

TOSH John, « What Should Historians Do with Masculinity? Reflections on Nineteenth-Century
Britain », History Workshop Journal, n. 38, 1994, p. 179-202.

VINTENON Alice, « Les «enfleure[s] bien estranges[s] » (Pantagruel, chap.1): fantaisie
nosologique et affirmation des libertés de la fiction », Le Verger, Bouquet XXXII, janvier 2026.



Cormucopia

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 37
Le Verger - bouquet XXXII, janvier 2026.

Source gallica.bnffr / Bibliothéque nationale de France

Fig. 1. La Bible qui est toute la sainte Escripture. En laquelle sont contenus le Vieil Testament & le
Nouveau translatez en francoys. Le Vieil de lebrieu : & le Nouveau du grec, trad. Pierre-Robert
Olivétan et Jean Calvin, Neufchastel, Pierre De Wingle, 1535, aa, iii.



Cormucopia

LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL », | 38
Le Verger - bouquet XXXII, janvier 2026.

TN

Source galll‘bnr/ ibliothéque nationale de France

Fig. 2. La Bible qui est toute la sainte Escripture. En laquelle sont contenus le Vieil Testament & le
Nouveau translatez en francoys. Le Vieil de lebrieu : & le Nouveau du grec, trad. Pierre-Robert
Olivétan et Jean Calvin, Neufchastel, Pierre De Wingle, 1535, dd ii, xxv.



LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITE DANS PANTAGRUEL »,
Le Verger — bouquet XXXII, janvier 2026.

Résumé : Cet article propose de lire Pantagruel comme une vaste mise en scene de la
masculinité humaniste, se déployant tout autant en performance savante qu’'en régime de
domination symbolique. La communauté pantagruélique y apparait comme une homosocialité
lettrée et festive, fondée sur la circulation ludique du savoir, la virtuosité verbale et la jubilation
du serio ludere. Cette célébration collective de la masculinité s'accompagne d’'une mise en crise
constante de I'idéal viril : la geste héroique est détournée par la parodie, la grivoiserie et le
burlesque. La virilité y devient une performance instable, livrée au rire. L’article montre enfin
que cette masculinité savante repose sur une politique de la distinction et de I'exclusion : la
parole et I'agentivité sont monopolisés par les figures masculines, tandis que les femmes sont
fermement, voire violemment, maintenues a la marge du dialogue humaniste.

Mots-clés : Rabelais ; Pantagruel ; masculinité ; virilité ; humanisme ; gai savoir ;
misogynie

39



