
                                                                                          PAUL-VICTOR DESARBRES, LOUISE MILLON-HAZO, 
« INTRODUCTION », Le Verger – bouquet XXXII, mois 2026. 

 
 
1 

 

INTRODUCTION : PANTAGRUEL AU PRÉSENT ? 

Paul-Victor DESARBRES (Sorbonne Université), Louise MILLON-HAZO 

(Nantes Université) 

Plus qu’un écrivain engagé – et il faudra toujours  
quelques contorsions pour faire de ses luttes les nôtres –,  

Rabelais est un écrivain libéré1.  

Nous arrivons bien tard, et pourtant la recherche a encore beaucoup à dire sur 
Pantagruel : outre la parution récente d’une nouvelle édition de Tout Rabelais, et des 
contributions importantes2, notre époque tente encore – à bon droit ! – de s’approprier ce géant 
littéraire et sa « prose débutantique, néo-archaïque, consernovatrice3 ». 

Le présent numéro s’efforce d’explorer, sinon des chemins non frayés, du moins des voies 
qu’il convient de parcourir à nouveau, avec les questionnements propres à la recherche et aux 
interrogations de notre temps. Il se présente ainsi en trois parties : la première tâche de montrer 
qu’il y a encore un gain esthétique à examiner le savoir rabelaisien, la seconde de mettre en 
valeur la performance que le texte appelle, la troisième de sonder les difficultés éthiques que 
pose le rire rabelaisien. 

SAVOIR ET IMAGINATION CRÉATRICE. 

Dans le premier volet de ce numéro, Alice Vintenon réexamine la question de l’intertexte 
savant du chap. 1 de Pantagruel, abordée par Roland Antonioli dans Rabelais et la médecine 
(1976), à la lumière des interprétations concurrentes du passage et surtout du développement 
de la recherche sur les sources rabelaisiennes. Elle étaye l’hypothèse de deux hypotextes 
vraisemblables : Rabelais a pu mobiliser tant un passage des Historiales campi (1532) de 
Symphorien Champier que les sources galéniques du De differentiis morborum et du De 
tumoribus praeter naturam. Ces textes de Galien traitent des difformités que Champier 
démarque dans son traité, ce qui amène l’autrice à repérer l’altération4 rabelaisienne du texte de 

                                                        
1 Michel Simonin, « Rabelais au présent » [Préface], dans François Rabelais, Les Cinq Livres, Paris, Pochothèque, 1994, 

p. I-XI, ici p. IX. Nous avons repris à M. Simonin le titre de sa préface pour intituler cette introduction. 
2 On pense notamment aux livres de Nicolas Le Cadet (Rabelais et le Théâtre, Paris, Classiques Garnier, 2020), et de 

Guillaume Berthon (Rabelais poète, Genève, Droz, 2025), mais il y aurait trop de parutions à signaler, depuis les 
débuts de l’Année rabelaisienne (2017), en passant par la poursuite de la parution des Études rabelaisiennes, 
jusqu’au colloque organisé à Fontenay-le-Comte et Maillezais en 2023, dont les actes sont parus à la rentrée 
dernière (Rabelais 1523-2023. La genèse poitevine d'un géant, dir. Stéphan Geonget, Myriam Marrache-Gourraud, 
Romain Ménini, Genève, Droz, 2025). 

3 Tout Rabelais, éd. Romain Ménini, Paris, Bouquins, 2024, p. xviii. 
4 Répondant de la manière la plus approfondie qui soit au souhait de Gérard Defaux d’une étude portant sur le vocable 

altéré, signifiant tout à la fois « assoiffé » et « transformé », Romain Menini a fouillé, dans son grand livre 
Rabelais altérateur, toute l’étendue de ce principe créateur dans les livres rabelaisien. Pour ce faire, le rabelaisant 
part de la qualité d’altération du géant éponyme Pantagruel, lui-même né d’un monde tout altéré, faisant de ce 
motif un « talisman » et un moteur d’invention textuelle. Par un puissant travail de traduction, d’appropriation, 
de détournement et de jeu vertigineux avec les sources fictionnelles et savantes, l’auteur Rabelais, comme son 



                                                                                          PAUL-VICTOR DESARBRES, LOUISE MILLON-HAZO, 
« INTRODUCTION », Le Verger – bouquet XXXII, mois 2026. 

 
 
2 

 
son confrère en médecine. A. Vintenon considère que Rabelais prend le contre-pied exact de 
Champier : « le paragraphe le plus scabreux et le plus développé du passage sur les enflures » 
peut être lu, grâce à l’examen comparatif des descriptions, « comme une réaction à la 
pudibonderie de la compilation de Champier », lequel n’hésite pas « au risque de négliger 
certaines pathologies, [à écarter] les cas les plus suggestifs » (p. 10). Rabelais s’amuse ainsi à 
redéfinir (à pousser jusqu’à l’absurde) la catégorie galénique du para phusin ou « contre nature ». 
On comprend que ce chapitre, selon cette lecture, conserve une puissante dimension 
métapoétique d’affirmation des pouvoirs de la fantaisie – mais sans que celle-ci ne soit 
dissociable d’autres enjeux, comme celui de la possible déréalisation de la difformité. Les défis 
de l’érudition rabelaisienne sont, on le voit, inextricablement liés à la question du statut de la 
fiction5. 

LA PERFORMANCE DANS PANTAGRUEL : ENTRE RHÉTORIQUE, POÉTIQUE ET THÉÂTRALITÉ. 

La deuxième partie alimente et affine la connaissance de la performance rabelaisienne, 
oscillant entre rhétorique, poétique et théâtralité. Nicolas Le Cadet a proposé, dans son Rabelais 
et le théâtre, de dépasser, à partir de l’analyse de la théâtralité, l’alternative entre la lecture 
savante des « rabelaisants » et la lecture plaisante d’un Léo Spitzer et de ses épigones. On ne 
saurait trop guetter dans le texte les pierres d’attente ou les invitations à le proférer comme une 
performance. Cela justifie pleinement un réexamen de Pantagruel en fonction de catégories 
rhétoriques négligées. Si on a pu affirmer que Rabelais – Victor Hugo de la Renaissance ? – 
refusait les « règles établies de rhétorique6 », certains pans de la rhétorique rabelaisienne 
méritent toutefois d’être (re)considérés. Élie Génin s’essaie ainsi à lire l’œuvre au prisme de la 
prosopopée qu’on définit à la Renaissance de manière large comme une délégation de 
l’énonciation. Il parcourt le fil de ces « contrefaçons langagières » et montre qu’elles ne posent 
pas de problème en soi, mais que c’est leur échec qui apparaît problématique : ainsi de l’étudiant 
limousin dont le langage n’est pas en conformité avec la vérité de son personnage. Avec une 
même attention à la performance que le texte contient en germe, Nicolas Le Cadet, pour sa part, 
propose une étude systématique des listes et énumérations dans Pantagruel, sans distinguer 
entre les unes et les autres, mais en retenant le critère sémantico-syntaxique de l’ « effet de 
rupture » (Madeleine Jeay) ainsi créé dans la narration. Il relie cet effet à trois fonctions 
essentielles : leur fonction comique (de la dimension gigantale à la satire en passant par la 
parodie), leur dimension érudite (en dépit ou en raison de leur caractère mixte qui mêle savoirs 
et fantaisies, et invite le lecteur à opérer un tri), et leur fonction esthétique (liée à une copia 
croissant d'une édition à l'autre, qu'on peut notamment rapporter à la figure de Panurge). 

                                                        
héros, altère tout. Voir Rabelais altérateur. « Graeciser en François », Paris, Classiques Garnier, coll. Les Mondes 
de Rabelais, n. 2, 2014, en particulier les pages 35 à 131, portant sur les « sources de l’altération » et la « Chronique 
altertexte ». 

5 À ce titre, l’article d’Alice Vintenon amène de l’eau au moulin de Claude La Charité et de Romain Menini, qui dans 
l’article « Rabelais auctor en 1532 » ont parfaitement démontré la manière dont les gestes de Rabelais philologue 
et de Rabelais faiseur de fictions relevaient de la même démarche, l’un n’allant pas sans l’autre. Rabelais 
amplificator augmente les savoirs par son érudition universel et n’en demeure pas là : il leur donne une autre vie 
en inventant un monde fictionnel taillé pour absorber et mettre dans un nouvel ordre de marche (désarçonnant) 
les trésors des traités et autres miscellanées savantes. Voir « L’éditeur et son double : Rabelais auctor en 1532 », 
L’Éditeur à l’œuvre : reconsidérer l’auctorialité, dir. Giovanni Berjola, Gaëlle Burg et Dominique Brancher, Bâle, 
Universitätsbibliothek Basel, 2020, p. 30-40, publication en ligne : 
https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555.  

6 Michel Simonin, « Rabelais au présent » [Préface], dans François Rabelais, Les Cinq Livres, éd. cit., p. VI. 

https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555


                                                                                          PAUL-VICTOR DESARBRES, LOUISE MILLON-HAZO, 
« INTRODUCTION », Le Verger – bouquet XXXII, mois 2026. 

 
 
3 

 
LE RIRE DE PANURGE : PRO ET CONTRA ET AU-DELÀ 

 
Les performances rhétoriques, poétiques et théâtrales portent en elles des effets 

performatifs. Elles induisent des réactions tant au sein de la communauté des Pantagruélistes 
que vis-à-vis de leurs interlocuteurs extérieurs au cercle joyeux et des femmes mises en scène. 
Ces performances touchent aussi l’auditoire ou le lectorat, qui peut s’identifier au « lecteur 
implicite7 » construit par Rabelais dans sa fiction8, ou bien maintenir une certaine distance 
critique9. À ce titre, le phénomène du rire constitue un parfait indicateur de la réception de 
l’ouvrage. Comme l’a expliqué Jacques Le Goff dans son enquête sur le rire au Moyen Âge10, le 
rire est un « phénomène culturel », un « objet d’histoire », « emblématique d’une société, d’une 
époque ». Le médiéviste ajoute : « Dis-moi si tu ris, comment tu ris, pourquoi tu ris, de qui et de 
quoi, avec qui et contre qui, et je te dirai qui tu es11 ». Aussi la question du rire est-elle 
particulièrement épineuse, engageant de nombreux enjeux historiques, anthropologiques et 
éthiques. Lire Pantagruel, texte clairement donné par le narrateur et l’auteur comme parodique 
et comique, devrait susciter le rire. Pourtant, il a pu, dès sa publication, attiser les indignations 
les plus brûlantes des sorbonnards les moins goliards et peut aujourd’hui éveiller la perplexité 
des préparationnaires de l’agrégation ne sachant comment attraper cet objet glissant, sans fauter 
en versant dans l’anachronisme. Les autrices de cette troisième section du Verger de Pantagruel 
proposent deux voies : l’une, qui suit le fil d’une lecture « pantagruélienne12 », « hors toute 
intimidation », contre les censeurs et les agélastes, l’autre, qui interroge la manière dont se 
construit par exclusions la communauté humaniste des Pantagruélistes. L’agrégative et 
l’agrégatif se trouve à ce même carrefour : dois-je épouser l’esprit libre suggéré par le texte, m’y 
conformer ? rire avec Panurge et ses compagnons ? comment faire face aux interrogations, 
incompréhensions, colères, voire révoltes et rejets de mes élèves à venir ? On plaidera en faveur 
de l’ouverture du sens, de la capacité à arpenter les différentes pistes herméneutiques et points 
de vue, car c’est ce qui fait le génie de Rabelais : cette capacité à stimuler l’appétit de l’interprète, 

                                                        
7 Wayne C. Booth introduit la notion de lecteur implicite pour désigner la figure de lecteur postulée par le texte, 

corrélative de l’« auteur implicite ». Il s’agit non d’un lecteur empirique, mais d’un destinataire textuellement 
construit, invité à partager un certain système de valeurs et à adopter une posture interprétative déterminée par 
les choix narratifs et rhétoriques de l’œuvre (The Rhetoric of Fiction, Chicago, University of Chicago Press, 1961). 
Wolfgang Iser reprendra et systématisera la catégorie dans une perspective de théorie de la réception, en la 
définissant comme une structure d’appel textuelle orientant l’actualisation du sens par le lecteur (Der implizite 
Leser. Kommunikationsformen des Romans von Bunyan bis Beckett, Munich, Wilhelm Fink Verlag, 1972). 

8 Les analyses d’André Tournon et de Myriam Marrache-Gouraud invitent à penser que lire Rabelais suppose d’entrer, 
au moins provisoirement, dans la posture de lecteur que le texte lui-même propose. Dans « Rire pour comprendre. 
Essai d’herméneutique pantagruélienne » (Bulletin de l’Association d’étude sur l’humanisme, la réforme et la 
renaissance, n° 59, 2004, p. 7-22,), André Tournon montre que le rire implique une adhésion à l’esprit 
pantagruélien du texte, contre les lectures répressives ou moralisantes. De son côté, dans « Hors toute 
intimidation ». Panurge ou la parole singulière (Genève, Droz, 2003), M. Marrache-Gouraud analyse avec maestria 
une parole panurgienne déconcertante, mobile, qui ne livre pas de sens arrêté, mais engage le lecteur à accepter 
le jeu du texte, ses détours et ses provocations. Tous deux éclairent ainsi la manière dont Rabelais construit un 
lecteur implicite invité à lire « avec » le texte, à en partager la liberté et le rire.  

9 Sur la possibilité, pour le lecteur, d’entrer dans la posture de lecture proposée par le texte ou de s’en tenir à distance, 
voir Wayne C. Booth, The Company We Keep. An Ethics of Fiction, Berkeley, University of California Press, 1988. 
W. C. Booth y conçoit la lecture comme une relation de « compagnie » : toute fiction propose au lecteur certaines 
voix, valeurs et manières de juger, incarnées par l’« auteur implicite ». Cette proposition relève toutefois d’un 
choix personnel et éthique : le lecteur peut accepter cette compagnie, s’y associer et en partager les orientations, 
ou au contraire la refuser, sans que ce refus invalide l’acte de lecture. Selon W. C. Booth, la lecture engage une 
décision consciente, toujours réversible, entre identification et maintien d’une distance critique.  

10 Jacques Le Goff, « Une enquête sur le rire », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 52ᵉ année, n. 3, 1997. p. 449-455. 
11 Ces citations sont tirées de la page 449 d’« Une enquête sur le rire », art. cit. 
12 M. Marrache-Gouraud, « Hors toute intimidation ». Panurge ou la parole singulière, op. cit., p. 15. 



                                                                                          PAUL-VICTOR DESARBRES, LOUISE MILLON-HAZO, 
« INTRODUCTION », Le Verger – bouquet XXXII, mois 2026. 

 
 
4 

 
à ouvrir le débat, à nourrir les polémiques fructueuses, hier, comme aujourd’hui et comme 
demain.  

Myriam Marrache-Gourraud assume l’analyse d’un rire « évident et compliqué » (p. 3) : 
à ses yeux, Rabelais fait de cette question du rire une question majeure.  Panurge apparaît comme 
une « instance dédiée à l’apparition de cette sorte de rire perturbant, dérangeant, insolent et 
inconfortable » (ibid.). M. Marrache-Gourraud parcourt l’œuvre et tâche, « riromètre » à la main 
ou presque, de répertorier les rires figurés dans le texte. Elle remarque qu’on rit aussi de 
Panurge ; le rire témoignerait parfois moins d’une connivence que d’une forme de trouble – 
notamment dans la réaction de Pantagruel face à la description imaginaire des murailles de Paris 
(chap. 15), qui constitue le rire le plus important, le plus sonore de l’œuvre. Pour elle, « le 
masculinisme ne résout pas tout » (p. 13) – comment s’offusquer de la braguette qui fascine tant 
Panurge ? Le rire marque toujours une transgression, y compris par rapport à l’idéal humaniste 
et curial érasmien. Une transgression comique en appelant une autre, on comprend que Rabelais 
propose une série de dérapages concertés. Du reste, il faut sans nul doute situer les épisodes des 
deux dames de Paris (celle de Panurge et celle de Pantagruel) par rapport à la querelle poétique 
des dames de Lyon et de Paris. 

Adoptant un point de vue différent, Louise Millon-Hazo propose une relecture de  
Pantagruel à la lumière des catégories de masculinité et de virilité, entendues comme deux 
régimes distincts. Bien que saturé de signes de masculinité, Pantagruel ne relève en effet 
nullement d’un idéal viril héroïque, régulièrement mis en crise par la parodie, mais d’« un code 
implicite qui conjugue érudition, licence et mobilité » (p. 10). Ce code structure la société joyeuse 
des Pantagruélistes, où le rire et la connivence fonctionnent comme des épreuves 
d’appartenance. L. Millon-Hazo situe ce comique agressif13 – et qualifiant – au sein d’un débat 
ancien sur l’humanisme masculin et sur la responsabilité de l’auteur face aux usages de la 
dérision, tel qu’il est formulé dès la fin du Moyen Âge par Christine de Pizan et prolongé à la 
Renaissance. 

 
Laissons à nos lectrices et lecteurs le soin de trouver la troisième partie de cette épineuse 

quæstio – et de « soy reserver à rire au soixante et dixhuytiesme Livre14 ». Pantagruel nous laisse 
libre de fréquenter et de penser le texte, mais non sans supposer que nous recourions à des 
guides, comme ceux qu’on a cherché à fournir dans ce numéro destiné à épauler les 
préparationnaires en vue de l’agrégation. « Il faut se décider soi-même : et pourtant il faut des 
maîtres15 ». 

                                                        
13 Cette locution provient du critique Charles Mauron, qui explique dans son ouvrage Psychocritique du genre comique 

(Paris, José Corti, 1964) que le comique repose sur des formes de violence symboliquement médiatisées – rire 
agressif, rire de supériorité, de décharge ou de complicité – produisant de la cohésion au sein du groupe rieur, 
au prix d’un abaissement, voire d’un anéantissement de la cible. 

14 Rabelais, Tiers livre, Tout Rabelais, op. cit., p. 549.  
15 V.-L. Saulnier, cité par M. Simonin, « Rabelais au présent », art. cit., p. XI. 


