ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL

Elie GENIN (Université Grenoble Alpes)

On nous a donné l'autre jour comme sujet — « Thémistocle haranguant
les Grecs ». [...] Qu'est-ce que je vais donc bien dire ? « Mettez-vous a la
place de Thémistocle. » Ils me disent toujours qu’il faut se mettre a la
place de celui-ci, de celui-la, — avec le nez coupé comme Zopyre ? avec
le poignet roti comme Scévola ? Clest toujours des généraux, des rois,
des reines ! Moi j’ai quatorze ans, je ne sais pas ce qu'il faut faire dire a
Annibal, a Caracalla, ni a Torquatus, non plus ! Je cherche aux adverbes,
et aux adjectifs du Gradus, et je ne fais que copier ce que je trouve dans
I'Alexandre. Mon pére lignore, je n’ai pas osé l'avouer. Mais lui,
lui-méme ! (oh ! je vends un secret de famille !) j'ai vu que ses exercices
a lui, pour l'agrégation, étaient faits aussi de pieces et de morceaux. —
Sommes-nous une famille de crétins ?... Quelquefois il compose un
discours ou il faut faire parler une femme. — Les plaintes d’Agrippine,
Aspasie a Socrate, Julie a Ovide. Je le vois qui se gratte le front, et il

touche sa barbe avec horreur ; — il est Agrippinus, Aspasios, il n’est pas
Aspasie, il n'est pas Agrippine, — il se tord les poils et les mord,
désespéré' !

Jules Valles décrit bien 1a le désarroi que pouvait encore susciter, au milieu du XIx® siecle, chez
le collégien autant que chez I'agrégatif, I'exercice de la prosopopée. Cet exercice préparatoire,
I'un des quatorze progymnasmata de la pédagogie rhétorique, consiste en « l'introduction
d’une personne qui prononce des paroles appropriées a elle-méme et au sujet donné* ». En
d’autres termes, et comme le dit bien le grec prosépopoiia, il s’agit pour 'éleve de « feindre »
(poied), le temps d'un discours, qu’il est un « personnage » (prosépon). Les exemples que
donne le rhéteur Aelius Théon, dans le plus ancien manuel de progymnasmata que nous ayons
conservé, daté du premier siécle de notre ére, ne différent guére de ceux que pratiquait encore
Valles : « quelles paroles un mari dirait a sa femme au moment de partir en voyage, ou un
général encourageant ses hommes a combattre. Et, pour des personnes définies, quelles
paroles dirait Cyrus marchant contre les Massagetes, ou Datis rencontrant le Grand Roi apres
la bataille de Marathon? ». L’enseignement de la rhétorique est resté extraordinairement stable
de la Grece antique jusqu'a sa suppression des programmes scolaires francais en 19024, Au
XVI® siecle, les manuels de progymnasmata antiques faisaient 'objet de nombreuses rééditions
en méme temps que certains professeurs rédigeaient leurs propres manuels, si bien que ces

'Jules Vallés, L’Enfant [1878], Gallimard, « Folio », 1973, chap. xX, « Mes humanités », p. 306-307. Je n’indique pas le
lieu d’édition quand celui-ci est a Paris.

2 Aelius Théon, Progymnasmata, éd. Michel Patillon et Giancarlo Bolognesi, Les Belles Lettres, 1997, p. 70.

31d.

4 Signalons que !'Université Paris Nanterre propose, depuis 2006, une licence Humanités et un DU « Cultures,
langues et rhétorique » incluant un cursus « Orator » fondé sur les progymnasmata. Le module « Orator 6 »
propose ainsi d’apprendre & « construire son ethos » en pratiquant l'exercice de la prosopopée. Voir la
présentation de Christophe Béchet sur le site de I'Université Paris Nanterre [en ligne].

1



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

exercices ont eu une influence certaine sur la production littéraire de I'époque, et notamment
sur celle de Rabelais®.

La prosopopée, toutefois, n’est pas qu'un exercice scolaire. Appliquée a une situation de
discours effective, elle devient une figure de pensée par laquelle un énonciateur délegue un
temps la prise en charge de 'énoncé a un personnage. Cette acception trés extensive® s'est
considérablement réduite au fil des siecles, a mesure que la grammaire puis la narratologie se
sont approprié la question des discours rapportés, au détriment de la rhétorique. Aujourd’hui,
on restreint généralement la prosopopée aux cas de personnification, lorsqu'un énonciateur
fait parler une chose inanimée. Tel n’était pas le cas a la Renaissance, comme en témoigne la
définition qu’'en donne Rabelais lui-méme dans sa Briefve declaration, glossaire adjoint en
annexe du Quart Livre : « Prosopopée. desguisement. fiction de persone » (QL, p. 1229). Cette
double définition, la premiere a en avoir été donnée en francais, a naturellement conduit
quelques critiques a interroger le role que jouait cette figure dans I'ceuvre de Rabelais, mais les
études menées jusqu’ici n'ont porté que sur les Tiers et Quart Livres®.

Quid de Pantagruel ? Bien que le mot n'y soit jamais employé, je montrerai ici que les
concepts auxquels il renvoie (exercice préparatoire, figure de pensée, « desguisement ») y sont
omniprésents. Pratiquée par les personnages, la prosopopée apparait comme une gymnastique
ridicule et inefficace. Pour Alcofribas en revanche, elle constitue une ressource oratoire et
poétique de premier plan. En outre, le sens extra-langagier que Rabelais lui donne
(« desguisement ») me conduira a l'envisager dans un dernier temps sous l'angle de la
performance : ventriloquisme, théatre de marionnettes, seul en scéne... Plus qu'un outil de la
satire ou de la réflexion sur le langage humain, '« écriture prosopopéique® » de Pantagruel
m’apparait avant tout comme une invitation a la « lecture performative™ » du texte afin d’en
retrouver, a 'instar de la prosopopée, la pleine puissance ressuscitative.

5 Plusieurs travaux 'ont bien montré. Pour ne citer que ce qui concerne Pantagruel, Diane Desrosiers a remarqué
qu'au chapitre 15, la question de I'édification de remparts, qui anime la discussion entre Panurge et Pantagruel,
reprend l'un des sujets canoniques de I'exercice de la thése, an muri faciendi (faut-il construire des remparts ?)
(«An muri faciendi. Les progymnasmata dans le Pantagruel de Rabelais », dans Narrations fabuleuses,
dir. Claude La Charité et al., Classiques Garnier, 2022, p. 331-342). Les deux apologues contés par Panurge dans
ce méme chapitre (le lion, le renard et la vieille, et le bissac d’Esope) relévent quant a eux d’un traitement
burlesque du progymnasmata de la fable (Paul J. Smith, « Fable ésopique et dispositio épidictique : pour une
approche rhétorique du Pantagruel », dans Rabelais pour le xxI¢ siécle, dir. Michel Simonin, ER, n° 33, Geneéve,
Droz, 1998, p. 91-104). Enfin, les récits de bataille des chapitres 28 et 30 constituent un traitement parodique de
I'exercice de la description (Samuél Levesque, « Pantagruel a Platée: la parodie de l'ekphrasis dans
Pantagruel », dans Mélanges en l'honneur de Diane Desrosiers, dir. Claude La Charité et al., Hermann, a
paraitre).

6 Le rhéteur Antoine Fouquelin considére méme comme des prosopopées les discours rapportés au style indirect ou
narrativisé, qu'il nomme « prosopopées obliques », « comme si quelqu’'un raconte ce que lui, ou un autre a
dit » (La Rhétorique francaise [éd. 1557], dans Traités de poétique et de rhétorique de la Renaissance, éd. Francis
Goyet, Le Livre de Poche, 1990, p. 417).

7 Mes citations des Livres rabelaisiens, suivies d'une référence entre parenthéses, sont tirées, pour Pantagruel, de
’édition de Guy Demerson au programme des Agrégations de Lettres 2026 (Seuil, « Points », 1996), et pour les
autres Livres (abrégés G, TL et QL), du volume Tout Rabelais (dir. Romain Menini, Bouquins, 2022).

8 Claude La Charité, centrant son article sur « la satire sans concession du Quart Livre », estime que la prosopopée y
constitue pour Rabelais « une figure de l'ironie destinée a disqualifier tous les discours qu'’il ne reprend pas a
son compte » (« La prosopopée chez Rabelais », dans Savoirs et fins de la représentation sous I’Ancien Régime,
dir. Annie Cloutier et al., Saint-Nicolas, PU de Laval, 2005, p. 18). Blandine Perona a quant a elle proposé une
lecture philosophique du Tiers Livre au prisme de I'expression « consentir a la prosopopée » (TL, prologue,
p- 561), concluant que la « forte présence » de cette figure y « dit I'opacité de 'homme a lui-méme » et vise a
montrer « a quel point la langue, comme puissance d’invention, peut poser un écran entre le monde et celui
qui veut le déchiffrer » (Prosopopée et persona a la Renaissance, Classiques Garnier, 2013, p. 100).

9 Blandine Perona, ibid., p. 31.

10 Nicolas Le Cadet, Rabelais et le thédtre, Classiques Garnier, 2020, p. 388.

2



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

LES PROSOPOPEES DES PERSONNAGES

La prosopopée en dehors de la classe : une gymnastique ridicule

Le premier véritable discours du roman"”, que prononce Gargantua a la mort de sa
femme Badebec (p.74-78), a tout dun exercice scolaire. Pluté6t qu'une « parodie de
disputatio™ » (laquelle suppose la présence de deux éléves et d’'un professeur jouant le role
d’arbitre), j'y vois une mise en pratique de deux progymnasmata combinés: la these et la
prosopopée. La these est « une controverse en paroles sans personnes définies ni circonstance
aucune : Doit-on se marier ? Doit-on avoir des enfants ?3 » Son opposé est la prosopopée, qui
« s'attache essentiellement a inventer des paroles appropriées aux personnes introduites* »,
« en dehors de toute controverse ». Or précisément parce qu’ils sont 'opposé 'un de l'autre,
les deux exercices peuvent se combiner®. Au lieu par exemple d’examiner abstraitement s’il
faut avoir des enfants, I'éleve peut « introduire un pére qui conseille a son fils d’avoir des
enfants” ». Ainsi de Gargantua : le géant ne se demande pas, dans I'absolu, s’il convient de
pleurer une femme morte en couche, mais ce quil conviendrait de faire a 'homme qui en
serait 'époux — en l'occurrence lui-méme. Plus précisément, il traite de la question en
incarnant tour a tour deux personnages. Dans un premier temps, il endosse le réle d'un
chevalier de vieux roman. Son discours n’est alors fait, pour reprendre I'expression de Valles,
que «de piéces et de morceaux ». Commencant par faire 1'éloge® de « [s']lamye » (p. 74),
Gargantua ne fait que répéter le corrigé que pourrait lui en avoir donné un professeur, mettant
«cecy » ou «cela» la ou il edt fallu compléter par quelque lieu commun de 'éloge d'une
femme, avant d’imiter les lamentations du chevalier Florent dans Huon de Bordeaux®. Puis il
recommence l'exercice, dont il répete le sujet : « fault il que je me contriste encores ? » Son
second discours s’oppose radicalement au précédent, non seulement dans le contenu, mais
aussi dans la forme°. Si I'ethos de I'apprenti-orateur et 'expression de son pathos ont tant
changé, c’est qu'apres avoir pris le role du chevalier servant, il endosse celui du bon pére
chrétien évangélique, sensible a la litanie et aux « Mementos des prebstres qui portoyent sa
femme en terre » (p.76). Mais sortie du cadre scolaire pour étre ainsi mécaniquement
appliquée a une situation réelle, thése et prosopopée n’apparaissent, au seuil de Pantagruel,
que comme deux exercices ridicules.

Plus loin, la premiére prise de parole de Panurge (p.126) s’'apparente aussi a une
combinaison d’exercices scolaires. Alors que Pantagruel, qui le rencontre pour la premiere fois,
lui demande qui il est, Panurge répond par une série de quatorze discours en quatorze langues

1 Avant cela, seules deux courtes répliques des sages femmes sont rapportées au discours direct (p. 72).

2 Jean-Charles Monferran, « “Deuil ou plaisir”. Sur le troisiéme chapitre de Pantagruel », dans La Renaissance au
grand large, dir. Véronique Ferrer et al., Genéve, Droz, 2019, p. 711.

13 Aelius Théon, Progymnasmata, éd. citée, p. 82.

4 Jbid., p. 83.

15 Ibid., p. 70.

16 « Ceux qui veulent une pratique plus complete et plus achevée de la prosopopée, peuvent recourir en outre aux
matiéres que nous proposerons plus loin comme arguments pour les théses » (ibid., p. 73).

17 Ibid., p. 83.

18 En accord avec les recommandations de Théon : « Les exordes des théses nous seront fournis [...] par un éloge ou
un blame du fait mis en question » (id.)

9 « Ha ma treschere amye a malle heure fustes vous onques née. Car pour vous javoye toute peine oubliée et
m’estoye mis a repos pour vous complaire. Advis m’est que emblée et ravie avez esté : ha mort desloyalle, bien
as esté hardie de moy avoir osté ce que plus jamoye, la plus belle, la plus loyalle, la mieulx scavant, la plus
douce que au monde on eut sceu » (Les gestes et faictz merveilleux du noble Huon de Bordeaulx, Jean Bonfons,
s. d., fo 235 ; cité par Jean Céard, « Rabelais, lecteur et juge des romans de chevalerie », dans Rabelais en son
demi-millénaire, dir. Jean Céard et Jean-Claude Margolin, ER, n° 21, Genéve, Droz, 1988, p. 240).

20 « A emphase du début succéde alors un discours d’une rare sobriété chez Rabelais ; 4 la longue période, la phrase
courte ; a lexclamation pathétique, l'affirmation résolue; a T'hybris impie, un catéchisme minimaliste »
(Jean-Charles Monferran, « “Deuil ou plaisir”... », art. cité, p. 713).

3



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

différentes. Ces discours, selon les traductions ou interprétations qui en ont été faites*, sont
tous une variation autour du méme argument : réclamer & manger et a boire. A partir de cet
argument unique, Panurge, obéissant a la consigne de parler « aultre langaige » (p. 128),
s'adonne a un exercice de théme. Ces quatorze discours ne sont toutefois pas de simples
traductions littérales les uns des autres. Ils varient non seulement par la langue, mais aussi par
le style et I'invention. Les discours en allemand et en basque illustrent par exemple les deux
types de requéte définis par Erasme> : oblique (en allemand, Panurge n’exprime sa demande
gu’au moyen d’une longue périphrase) et directe (en basque, il exige instamment). Quant a la
forme des arguments, la requéte italienne use de métaphores et de proverbes, celle en écossais
de flatterie. Et quant au style, les requétes espagnoles et latines sont une pompeuse imitation
d’un style cicéronien, quand celle en hébreu est d'un lapidaire tout a fait biblique. Or I'origine
géographique est 'une des variables possibles de la prosopopée, car «les paroles breves et
nettes du Lacédémonien s’opposeront aux paroles coulantes de '’Athénien* ». Ces quatorze
discours, forgeant successivement quatorze personnages en partie caractérisés par leur origine,
peuvent donc étre considérés comme des prosopopées, dont la consigne efit été : Comment un
humaniste allemand, un paysan basque, un courtisan espagnol, un orateur latin, un théologien
hébreu, etc. demanderaient-ils a manger a un inconnu ? Mais la encore, 'exercice est dépourvu
de toute efficace, ne suscitant que 'agacement des personnes en présence, et le rire du lecteur.

La prosopopée en dehors de sa classe : une vaine tentative d’ascension sociale

Des lors qu’il découvre que la parole a le pouvoir de créer un personnage, I'éleve de
rhétorique peut étre tenté de I'employer a des fins d’ascension sociale®. C’est ainsi qu’au
chapitre 6, Pantagruel et ses compagnons croisent la route d'un étudiant s’exprimant dans un
francais exagérément latinisé. Le titre du chapitre résume la situation : « Comment Pantagruel
rencontra un Limosin qui contrefaisoit le langaige Frangoys » (p. 9o). Ce titre appelle deux
commentaires. D'une part, langaige Francoys a le sens restreint de «langage de 1Tle-de-
France », voire plus spécifiquement de Paris et d’'un certain milieu lettré pour lequel, dans une
optique d’enrichissement de la langue francaise, les latinismes étaient la regle dans le premier
tiers du XVI¢ siecle. D’autre part, contrefaire n’est pas a entendre péjorativement, mais a le sens
neutre d’« imiter » 26, doublé d’'un sens rhétorique renvoyant a la technique de la prosopopée.
C'est en effet ce verbe qu’Antoine Fouquelin emploie pour définir cette figure, « par laquelle

2 Pour une proposition de traduction des discours en lanternois, en utopien et en langage des Antipodes, voir
Emile Pons, « Les jargons de Panurge », Comptes rendus des séances de I’Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres, vol. 75, n°1, 1931, p. 89-98.

22 « Sunt enim quaedam, quae favorabiliter petimus a quovis, veluti consilium : sunt quae pudore suffundunt rogantem,
veluti quum petimus mutuum, aut rem parum honestam. Igitur in genere duplex erit petendi modus, rectus et
obliquus. Ubi causa erit favorabilis, aperte suadebimus esse praestandum quod petimus: ubi secus, per
insinuationem irrepemus in petitionem [Il y a des requétes qui sont toujours recues favorablement, comme une
demande de conseil ; il y en a d’autres a faire rougir de honte, comme réclamer de l'argent ou un service
malhonnéte. Il existe donc en gros deux manieres de formuler une requéte : directe ou oblique. Quand la
requéte est de celles qui attirent les faveurs, on arguera tout bonnement que c’est un devoir de nous
'accorder ; dans le cas contraire, on usera de voies détournées, par le moyen de l'insinuation] » (Erasme, De
conscribendis epistolis, Ble, Froben, 1522, p. 279 ; je traduis).

23 Pour une étude détaillée du style de chacun des quatorze discours, voir Marie-Luce Demonet, Les Voix du signe.
Nature et origine du langage a la Renaissance (1480-1580), Champion, 1992, p. 179-185.

24 Aelius Théon, Progymnasmata, éd. citée, p. 71.

5 Les études constituaient une voie d’ascension sociale privilégiée depuis que certains colléges permettaient aux
jeunes gens d’origine modeste de se voir attribuer une bourse et un logement étudiant (voir Marion Bernard-
Schweitzer, « Vivre et étudier dans un collége universitaire parisien au début du XVIe siécle », dans A lécole des
humanistes. Pédagogies de la Renaissance, entre manuscrit et imprimé, dir. Lucie Claire et al., Genéve, Droz,
2025, p. 97-112).

26 (C’est 1a son sens usuel en francais de la Renaissance : « Contrefaites des vieux les ouvrages plus beaux »
(Du Bellay, Les Regrets, sonnet XXI, V. 11).

4



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

nous de notre voix et action, contrefaisons et représentons la voix et le personnage
d’autrui [...] : grand et insigne ornement d’éloquence, quand elle est bien contrefaite*” ». Les
deux autres occurrences de ce chapitre corroborent cette interprétation :

Seigneur, sans doubte ce gallant veult contrefaire la langue des
Parisians, mais il ne faict que escorcher le latin et cuide ainsi
Pindariser, et luy semble bien quil est quelque grand orateur en
Francois. [...] Tu es Lymosin pour tout potaige et tu veulx icy contrefaire
le Parisian. (p. 94 ; je souligne)

Il semble bien y avoir équivalence entre « contrefaire le langaige Frangoys » et « contrefaire la
langue des Parisians », expressions axiologiquement neutres qui s’opposent au péjoratif
« escorcher le latin ». Puis on passe de « contrefaire la langue » & « contrefaire le Parisian » :
C’est la le principe de la prosopopée, qui, par I'imitation d’'un discours-type (« la langue des
Parisians »), se fait imitation d'un type de personne (« le Parisian »). Mais encore faut-il que le
discours soit vraisemblable et approprié. Il n’est pas absolument inconvenant d’employer des
latinismes, Rabelais le fait parfois sans intention parodique aucune. L'échec de I'écolier
limousin ne vient pas de sa contrefagon langagiére en tant que telle, mais de son outrance
maladroite, qui la rend invraisemblable, et de son inadéquation aux circonstances et a sa
personne méme : si, dans la salle de classe, il peut étre demandé au Limousin de jouer les
Parisiens, ou a I'adolescent de quatorze ans de jouer les généraux d’armée, en dehors du cadre
scolaire, revétir sérieusement pareil déguisement linguistique ne suffit pas a changer
réellement de statut social, et ne revient qu’a se couvrir de ridicule.

Au chapitre 21, Panurge s’essaie lui aussi a contrefaire un langage qui n’est pas le sien,
dans l'espoir de séduire « une haulte dame de Paris ». Sa premiére tentative repose sur une
approche ex abrupto, qu’il espére plus efficace que le « tas de longs prologues et protestations
que font ordinairement ces dolens contemplatifz amoureux de Karesme, lesquelz poinct a la
chair ne touchent » (p. 234). Son approche n’est alors pas rejetée en tant que telle, mais au
regard des qualités respectives des deux interlocuteurs : « Meschant fol, vous appertient il me
tenir telz propos ? A qui pensez vous parler ? », lui répond la dame. Panurge la prend alors au
mot. S’il ne lui appartient tenir tels propos, peut-étre sera-t-il plus seyant de recourir a une
prosopopée, en les mettant dans la bouche d'un « inanimé », en la personne de son membre
viril :

(monstrant sa longue braguette) voicy maistre Jean Jeudy qui vous
sonneroit une antiquaille dont vous sentirez jusques a la moelle de os.
Il est galland et vous scait tant bien trouver les alibitz forains et petitz
poullains grenez en la ratouere que apres luy, n'y a que espousseter.

(p. 234-236)

Cette stratégie argumentative accroit I'exaspération de la dame, qui menace d’appeler a l'aide.
Panurge se résout alors a adopter la rhétorique amoureuse qu’il entendait éviter. Nouvelle
prosopopée, donc, afin d’essayer de se contrefaire en beau parleur courtois. Mais chassez le
naturel langaige, il revient au galop parmi les clichés d’amour : « O dieux et deesses celestes,
que heureux sera celluy a qui ferez celle grace de ceste cy accoller, de la baiser et de frotter son
lart avecques elle » (p. 236). Panurge n’étant parvenu a tenir son réle, son ultime tentative
repose sur une derniére forme de contrefacon, non plus du langage, mais des jetons qu'il
entend faire passer, comme un camelot, pour de riches bijoux avec lesquels il espere acheter le
coeur de la dame. Mais la tentative échoue encore, et 'échange se conclut ainsi :

27 Antoine Fouquelin, La Rhétorique frangaise, éd. citée, p. 413 ; je souligne.



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

Adoncques Panurge tourna son faulx visaige et luy dist: « Vous ne
voulez doncques aultrement me laisser un peu faire ? Bren pour vous !
Il ne vous appartient tant de bien ny de honneur, mais, par Dieu, je
vous feray chevaucher aux chiens ! » (p. 242)

Ce «faulx visaige » est celui que Panurge avait fait mine d’afficher jusqu'ici, masque de la
prosopopée, qUuil tourne, c’est-a-dire qu'’il enleve enfin, pour se révéler comme 'homme violent
qu’il est, et que I'on verra a I'ceuvre dans le chapitre suivant.

Se pose en somme la question de I'utilité de la prosopopée, dont la maitrise ne suffit
pas a changer le « naturel » de I'éléve modeste ou du vagabond pour lui servir d’'« ascenseur
social® ». Panurge a beau savoir parler comme un courtisan, il reste un rustre qui ne
parviendra jamais a séduire une « haulte dame ». L’écolier provincial a beau avoir écumé son
latin et s’étre essayé, comme d’autres lettrés, a en enrichir la langue francaise, il restera un
« Lymosin pour tout potaige », qui aurait mieux fait de s’en tenir a son patois. Telle est du
moins la société que semble refléter Pantagruel ou, pour la plupart des personnages, l'art
oratoire parait dépourvu de réelle efficacité pragmatique.

LES PROSOPOPEES D’ALCOFRIBAS

Clest du point de vue d’Alcofribas qu’il convient de se placer pour voir en quoi la
prosopopée peut aussi constituer un « grand et insigne ornement d’éloquence? ».

Alcofribas orateur

Les progymnasmata étaient concus a l'origine comme des exercices préparatoires a la
pratique de la rhétorique judiciaire, car « tout ce que nous faisons dans les causes judiciaires
s’y trouve déja%® ». L'exercice du récit (diégéma / narratio) prépare a la narration oratoire,
seconde partie du discours judiciaire ; I'éloge (enkémion / laus) et le blame (psogos /
vituperatio), a la défense du client et a l'invective de l'adversaire ; la thése (thésis), a la
construction logique du discours ; la loi (nomou eisphora / legislatio), a la contestation ou a la
défense d'un texte législatif. Quant a la prosopopée, elle est un moyen damplification
permettant de formuler un argument sous une forme plus véhémente, et donc plus
convaincante : 'orateur peut faire parler son client, pour en appeler a la pitié des juges, faire
parler son adversaire, pour en faire un personnage détestable, ou faire parler quelque figure
d’autorité réelle ou fictive, a I'appui de sa cause. Ainsi Cicéron, cherchant a faire condamner
Catilina a l'exil, appelait-il la Patrie a la barre :

Je crois l'entendre en ce moment tadresser la parole. « Catilina »,
semble-t-elle dire, « depuis quelques années il ne s’est pas commis un
forfait dont tu ne sois l'auteur, pas un scandale ou tu n’aies pris part.
[...] Pars dong, et délivre-moi des terreurs qui m’obsédent [...] »3".

Cet usage argumentatif de la prosopopée se trouve a deux reprises dans le discours
d’Alcofribas afin de donner forme a une véhémente accusation de la jurisprudence italienne.
Au chapitre 5, Alcofribas retrace le parcours estudiantin de Pantagruel, jusqu’a faire de ce
dernier une figure d’autorité en matiére de droit : « Pourtant vouloit estudier en loix [...]. Ainsi

28 En effet, « formation dans les nouveaux colléges et grades universitaires » ne peuvent servir d’« ascenseur social »
qu'« a condition de savoir exploiter dans la pratique des connaissances théoriques souvent éloignées des
réalités concrétes » (Philippe Hamon, 1453-1559. Les Renaissances [2009], Gallimard, « Folio Histoire », 2021,
P. 204-205).

29 Selon la formule déja citée d’Antoine Fouquelin, La Rhétorique frangaise, éd. citée, p. 413.

3° Aelius Théon, Progymnasmata, éd. citée, p. 2.

3t Contre Catilina, I, viI-18, dans (Euvres complétes, t. 11, trad. Auguste Nisard, Dubochet et Chevalier, 1848 [en ligne].

6



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

vint a Bourges, ol estudia bien long temps et proffita beaucoup en la faculté des loix » (p. 83).
Le propos est bref, mais y insiste triplement : Pantagruel a étudié longtemps, a progressé
beaucoup, et ce dans une des villes les plus réputées du temps en fait d’enseignement du droit.
L’autorité du personnage ainsi posée, Alcofribas peut lui préter cette premiere invective, contre
le juriste Accurse :

Et disoit aulcunesfois que les livres des loix luy sembloyent une belle
robbe d’or triumphante et precieuse a merveilles, qui feust brodée de
merde. « Car, disoit il, au monde n’y a livres tant beaulx, tant aornés,
tant elegans comme sont les textes des Pandectes, mais la brodure
d’iceulx - c’est assavoir la glose de Accurse - est tant salle, tant infame
et punaise, que ce n’est que ordure et villenie. » (p. 88-90)

Cinq chapitres plus loin, l'autorité de Pantagruel a atteint des sommets : son « scavoir » est
désormais « si merveilleux » que les plus grands juristes du royaume décident de s’en remettre
a lui pour résoudre une controverse qu'aucun d’eux n’est parvenu a « mettre en droict en facon
quelconques » (p.140). Aprés qu’ils ont remis a Pantagruel «les sacs et pantarques »,
C’est-a-dire tous les documents liés a l'affaire, « qui faisoyent presque le fais de quatre gros
asnes couillars », Alcofribas lui fait prononcer une nouvelle invective, variante amplifiée de la
précédente, a 'encontre cette fois-ci de tous les représentants du mos italicus, « gros veaulx de
disme, ignorans de tout ce qu’est nécessaire a l'intelligence des loix », « vieulx resveurs [...] qui
jamais ne virent bon livre de langue Latine, comme manifestement appert a leur stile, qui est
stille de ramonneur de cheminée ou de cuysinier et marmiteux, non de jurisconsulte »
(p. 142-144). Ces grossiéres injures n'ont rien de parodique, et étaient certainement assumées
par Rabelais lui-méme, en ce qu’elles ne font que traduire du latin la véhémente rhétorique des
juristes humanistes, de Laurent Valla a Guillaume Budé3*. Rabelais, sous le masque d’Alcofribas
déléguant lui-méme la parole au maistre és droits Pantagruel, procéde a la mise en roman
d’une querelle juridique encore vive en 1532, en la formulant pour la premiére fois en francais3.
Il la porte ainsi a la connaissance d'un nouveau public par le truchement d'une figure
autoritaire et sympathique, dont le lecteur est naturellement tenté d’épouser le point de vue.

Alcofribas poete

La prosopopée constitue aussi, en tant que figure de fiction, une ressource majeure de
la création poétique, avec laquelle elle partage la méme racine, poieé. Le poéte lyrique, le poete
dramatique et le poéte épique (epopoiia, « faire un discours ») créent tous trois des
personnages en leur donnant la parole. A I'époque moderne, tel est aussi le cas du romancier,
qu'Antoine Fouquelin présente comme I'exemple type du faiseur de prosopopées en prose3*. La
prosopopée n’est certes pas le seul moyen de créer un personnage de fiction : on peut aussi
bien le décrire, narrer ses aventures ou, dans les arts visuels, le montrer. Mais dans la
littérature de la Renaissance, c’est avant tout par les discours que le poete leur préte que
naissent les personnages?.

Reprenons l'écolier limousin. Si sa contrefagon de la langue des Parisiens était un
échec, du point de vue de la création poétique d’Alcofribas en revanche, la prosopopée est une
réussite. Car Alcofribas ne cherche pas a contrefaire le Parisien, mais a contrefaire le type de
I'escumeur de latin, tel que 'ont représenté les sotties contemporaines (notamment celle des

32 Dans son Epitre contre Bartole (Epistola contra Bartolum, 1433), Valla avait usé d’un langage si grossier qu'il en
avait été contraint d’abandonner sa chaire de rhétorique et de fuir Pavie.

33 Michael Screech, Rabelais [1979], trad. Marie-Anne de Kisch, Gallimard, « Tel », 1992, p. 106.

34 Tous ses exemples de prosopopées en prose sont tirés d'un roman, la traduction alors récente, par Jacques Amyot,
de I'Histoire éthiopique d'Héliodore (La Rhétorique frangaise, éd. citée, p. 413-418).

35 Pascale Mounier, Le Roman humaniste. Un genre novateur frangais (1538-1564), Champion, 2007, « La prise de
parole comme mode de construction du personnage », p. 301-308.



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

Copieurs et lardeurs, c.1520%°) et Geoffroy Tory dans son trés sérieux Champ Fleury (1529).
Mais plus encore qu’elle ne permet de forger des personnages-types, la prosopopée est surtout
pour Alcofribas un moyen de créer des personnages résolument nouveaux.

Au chapitre 9, la bréve description physique de Panurge ne suffit pas a donner corps et
identité au personnage. Aussi Pantagruel lui demande-t-il aussit6t : « mon amy, dictes moy qui
estes vous » (p.126). Avant méme que le lecteur en apprenne davantage sur les « meurs et
condictions » (chap.16) de ce personnage, les quatorze discours que celui-ci prononce
modelent déja de lui une image assez fine, celle d’'un affamé et d'un assoiffé, verbeux,
cosmopolite, homme aux mille ruses et aux mille visages, tel quil se définira finalement
lui-méme3 et tel que la dame de Paris le caractérisera encore : un « bon bavart [...] esventé,
homme d’estrange pays » (p. 238). Si, comme nous I'avons vu, les discours de Panurge peuvent
étre lus comme une série de quatorze prosopopées, exercices de variation plurilingue autour
d’'un méme canevas, ils constituent aussi une seule et unique prosopopée au sens poétique du
terme, en ce qu’ils construisent, au sein d’'une ceuvre de fiction, un personnage original.

Il en va de méme de Gargantua, exclusivement représenté dans Pantagruel par le
truchement de sa parole, d’abord orale (chap. 3) puis écrite (chap. 8)%. Qui lit les chroniques
dans l'ordre de leur publication ne sait pas encore que le Gargantua de Rabelais est fils d'un
chevalier qui combattit le roi de Canarre (G, 13, p.331) et quil fut d’abord instruit par un
« Sophiste » qui « luy aprenoit a escripre Gotticquement » (G, 14, p.339) — mais il est déja
possible de l'inférer de son thréne tout chevaleresque et quasi paien (p.74), écho du temps
« tenebreux et sentant l'infelicité des Gothz » de son enfance (p.1u8). En méme temps, on
devine aussi, tant dans la seconde partie du discours de deuil que dans la lettre, que d’autres
enseignements lui ont permis de s’émanciper, quoiqu’en partie seulement, de ses anciennes
moeurs. Les deux prosopopées de Gargantua suffisent en somme a construire un personnage
déja complexe, bien différent de son homologue des Grandes et inestimables chroniques. A
peine un géant, le Gargantua de Pantagruel est une figure du « moyen terme » (tel que le
suggere le style méme de sa lettre°), un humaniste croyant en la perfectibilité de 'homme,
ayant su se perfectionner lui-méme, et espérant voir le processus se poursuivre dans la figure
de son fils.

Alcofribas parvient ainsi, a partir d’exercices scolaires contraints, a donner vie a une
galerie de personnages mémorables, parce quirréductibles a un type clairement identifié. Il
offre en cela un bel exemple de ce concept poético-rhétorique apparu autour de 1510 sous les
plumes de Josse Bade et d’Erasme : le decorum peculiare. Alors que dans la conception antique,

36 Sur la sottie, qui serait un genre humaniste et pamphlétaire du début du xvie siécle plutoét qu'un genre populaire
et médiéval du xvesiecle, voir Jelle Koopmans, « Un chacun n’est maitre du sien. Auteurs, acteurs,
représentations, textes », dans L’écrit et le manuscrit a la fin du Moyen Age, dir. Tania Van Hemelryck et Céline
Van Hoorebeeck, Turnhout, Brepols, 2006, p. 147-167.

37 Geoffroy Tory, Champ Fleury, Gourmont et Tory, 1529, f>A8r°. A en croire Vallés, pareil énerguméne se
rencontrait encore dans les colleges au Xixe siécle : « Comme mon professeur de cette année est serin ! Il sort de
I'Ecole normale, il est jeune, un peu chauve, porte des pantalons a sous-pieds et fait une traduction de Pindare
[lui aussi cuide pindariser !]. Il dit arakné pour araignée, et quand je me baisse pour rentrer mes lacets dans mes
souliers, il me crie : “Ne portez pas vos extrémités digitales a vos cothurnes !” [...] Il dit cothurnes et arakné avec
un bout de sourire, pour qu'on ne se moque pas trop de lui, mais il y croit au fond, cela se voit, il aime ces
allusions antiques, je le sais (imité de Bossuet) » (L’Enfant, éd. citée, chap. XX, p. 305).

38 « [...] a present viens de Turquie ot je fuz mené prisonnier lors qu'on alla a Metelin en la male heure. Et voluntiers
vous racompteroys mes fortunes, qui sont plus merveilleuses que celles de Ulysses » (p. 136).

39 Une lettre prétée a un personnage est aussi une forme de prosopopée, car « dans ce genre d’exercice entre aussi
I'espéce des discours épistolaires » (Aelius Théon, Progymnasmata, éd. citée, p. 70).

40 « [...] T'écriture épistolaire de Gargantua constitue, sur le plan stylistique, le moyen terme entre le sobre laconisme
de son pére Grandgousier, dans sa lettre l'incitant a rentrer au royaume des Dipsodes [G, 29], et le style du fils
Pantagruel dont 'ornementation, son caractére latinisant et I'érudition touffue sont tout a fait a I'image de
l'idéal humaniste [QL, 4] » (Claude La Charité, La Rhétorique épistolaire de Rabelais, Montréal, Note bene,
2003, p. 116).

8



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

le personnage de fiction reléve d’abord et avant tout d’'un type, et qu’il incombe au poéte
d’adapter les discours du personnage a son type (cest le principe du decorum personae,
adaptation [decorum] du discours & un personnage-type [persona]), Bade et Erasme
« inventent » un decorum speciale ou peculiare* : ce n’est plus le personnage qui implique un
certain type de discours, c’est le discours, congu comme une variation nouvelle autour d’'un ou
plusieurs types, qui crée un personnage inédit — peculiar, dirait un Anglais. De fait, Gargantua,
Pantagruel et Panurge ne se rattachent que partiellement, voire trompeusement, a un type.
Leurs discours, pris individuellement, peuvent correspondre a un modéle, mais leur traitement
original et leur juxtaposition au sein d'une série de discours variés créent un personnage
nouveau et complexe. Ainsi Panurge apparaitra-t-il, au début du Tiers Livre, sous un jour tout
différent — ou comme le dira justement Pantagruel, sous une « nouvelle prosopopée » (TL, 7,

p. 607).

PERFORMER LA PROSOPOPEE

Dans son acception poétique, la prosopopée n’est pas qu'un principe d’écriture. Figure
de style, elle ne se cantonne pas a I'elocutio, mais a partie liée a I'actio, a la voix et au geste*. Le
grec pros6pon, ainsi que le latin persona, ne désigne pas seulement le personnage, mais renvoie
aussi au masque et, plus largement, a tout ce qui reléve du jeu de l'acteur. Il ne suffit pas
d’imiter les mots d’'un locuteur pour en feindre le personnage ; il faut (pour emprunter les
termes de Rabelais décrivant la « prosopopée » d'un médecin face a son patient) se « composer
en gestes, maintien, reguard, touchement, contenence, grace, honesteté, netteté de face,
vestemens, barbe, cheveulx, mains, bouche, voire jusques a particularizer les ongles » (QL,
épitre dédicatoire, p. 893). Ce sont aussi en leur qualité de performances corporelles qu'’il
convient de lire les prosopopées de Pantagruel.

Panurge ventriloque : la prosopopée d’Epistemon

A la mort d’Epistemon, alors qu'Eusthenes pousse un cri de désespoir analogue a celui
de Gargantua a la mort de Badebec, et que Pantagruel souffre du « plus grand dueil qu’on veit
jamais » (p. 304), Panurge se propose de les réconforter : « Enfans, ne pleurez goutte » (p. 305).
En pareilles circonstances, on s’attendrait a ce que Panurge pronongat une oraison funébre, a
des fins de consolation. La prosopopée en efit été une figure attendue : il est d’'usage de préter
la parole au défunt, afin que celui-ci se charge de revenir (pour ainsi dire) consoler ses proches,
leur assurant qu'il « est bien », « en paradis pour le moins, si mieulx ne est », ainsi que I'espére
Gargantua pour Badebec (p.76). Mais ici, Panurge se propose carrément de ramener
Epistemon a la vie. Cette résurrection apparait alors comme une forme de réalisation, de
dé-figuration de I'usuelle prosopopée des oraisons funébres.

Mais Epistemon est-il vraiment ressuscité ? Le récit de son séjour aux enfers ne serait-il
pas quand méme une prosopopée de Panurge, d’autant plus convaincante que l'orateur se
ferait ventriloque et se servirait du cadavre comme d’'une marionnette ? Plusieurs indices
m’ameénent a I'envisager. Reprenons le récit de cette réanimation :

Adonc noctoya tresbien de beau vin blanc le col et puis la teste, et y
synapiza de pouldre de diamerdis qu’il portoit tousjours en une de ses

4 Jean Lecointe, L’Idéal et la Différence. La perception de la personnalité littéraire & la Renaissance, Genéve, Droz,
1993, chap. « Erasme et le decorum peculiare », p. 436-441; id., « Les quatre Apostoles : échos de la poétique
érasmienne chez Rabelais et Diirer », RHLF, vol. 95, n° 6, 1995, p. 887-905 ; et id., « Josse Bade et 'invention du
decorum horacien », Camenae, n° 13, 2012.

4> Antoine Fouquelin y insiste : la prosopopée est une « figure de sentence, par laquelle nous de notre voix et action,
contrefaisons, et représentons la voix et le personnage d’autrui » ; « Cette figure (comme presque toutes les
autres de sentence) est déclarée et signifiée par voix et action » (La Rhétorique frangaise, éd. citée, p. 413 et 431).

9



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

fasques ; apres, les oignit de je ne sgay quel oingnement et les afusta
justement, veine contre veine, nerf contre nerf, spondyle contre
spondyle, affin qu’il ne feust tortycolly (car telles gens il haissoit de
mort). (p. 306)

La « pouldre de diamerdis » fait écho a la « pouldre d’oribus » vantée par Alcofribas dans son
prologue (p. 48), allusion a Maistre Doribus, personnage de charlatan de sottie, qu'Alcofribas
mentionne a la fin du chapitre 22 (p. 248)8. Avec sa « pouldre de diamerdis » dans les
« fasques », Panurge s’'apparente a un bonimenteur, dont les miracles médicaux doivent étre
pris avec circonspection. En outre, I'adjectif « tortycolly » est un quasi synonyme de contrefait,
dans ses sens propres comme dans ses sens figurés, dérivé du verbe tordre qu’Alcofribas
emploie ailleurs a propos d’'une prosopopée de Panurge :

Adonc se retirerent tous les Geans avecques leur Roy la aupres ou
estoient les flaccons, et Panurge et ses compaignons avecques eulx, qui
contrefaisoit ceulx qui ont eu la verolle, car il tordoit la geule et retiroit
les doigts, et en parolle enrouée leur dist [...]. (p. 294 ; je souligne)

Voulant contrefaire un vérolé, Panurge prenait une voix « enrouée » — précisément comme le
sera celle d’Epistemon apres sa supposée résurrection :

En ceste faczon feut Epistemon guery habillement, excepté qu’il feut
enroué plus de troys sepmaines, et eut une toux seiche dont il ne peut
oncques guerir, sinon a force de boire. (p. 306)

Cette voix enrouée n’est-elle pas encore celle de Panurge qui, « en ceste faczon » (ou en cette
contrefacon...), ferait « habillement » croire a une véritable réanimation ? D’ailleurs, passée la
prosopopée de son séjour aux enfers, Epistemon ne réapparaitra plus...*

Panurge marionnettiste : la nouvelle prosopopée d’Anarche

Panurge poursuit, au chapitre suivant, ses activités de marionnettiste bonimenteur.
Apres le corps d’Epistemon, c’est au tour de celui du roi Anarche, fait prisonnier apres la
bataille entre Pantagruel et les Dipsodes, de devenir le jouet de Maistre Diamerdis, afin de
vanter les vertus d'une sauce verte que, dans le Tiers Livre, Panurge présentera lui-méme
comme un remede a tous les maux (TL, 2, p. 583).

Pour commencer, Panurge habille Anarche d'un nouveau costume (on se souvient que
le « desguisement » est le premier sens que Rabelais donne de la prosopopée). Puis il le
conduit devant Pantagruel, pour 'y faire répéter son nouveau réle :

En tel poinct 'amena devant Pantagruel, et luy dit : « Congnoissez vous
ce rustre ? - Non, certes, dist Pantagruel. - C'est monsieur du Roy de
troys cuittes. Je le veulx faire homme de bien [...]. Je le veulx mettre a
mestier et le faire crieur de saulce vert. (p. 324)

La construction factitive (« le veulx faire homme de bien », « le faire crieur de saulce vert »)
pourrait faire allusion, la encore, au principe de la prosopopée*>. Pour donner a Anarche son

4 Nicolas Le Cadet, Rabelais et le thédtre, op. cit., p. 205. Cette identification parait plus satisfaisante que celle que
propose Guy Demerson (p. 248, n. 13).

44 1l sera seulement mentionné, une fois, dans un monologue intérieur de Panurge (p.324). Certes, Epistemon
reparaitra, bien vivant de toute évidence, a partir du Tiers Livre, mais rien n’interdit de lire Pantagruel comme
on le lisait avant 1546, c’est-a-dire encore dépourvu de suite.

45 En latin, les verbes fingere ou facere complétés d'un nom a l'accusatif sont employés par les rhéteurs pour
désigner la prosopopée. Ainsi dans les commentaires d'un discours de Marc-Antoine Muret a Grégoire XIII,
dans lequel est insérée une prosopopée de Charles IX : « eleganti prosopopeia fingit Carolum P. M. obsequium

10



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

nouvel ethos et son nouveau métier, il convient en effet de lui faire tenir le discours approprié,
et sur le ton qui convient :

Or commence a cryer : “Vous fault il poinct de saulce vert ?” » Et le
pauvre diable cryoit. « C’est trop bas », dist Panurge, et le print par
l'aureille, disant : « Chante plus hault, en g, sol, ré, ut. Ainsi, diable, tu
as bonne gorge ! Tu ne fuz jamais si heureux que de n’estre plus roy. »
Et Pantagruel prenoit a tout plaisir, car je ause bien dire que c’estoit le
meilleur petit bon homme qui fust d’icy au bout d’un baston. Ainsi feut
Anarche bon cryeur de saulce vert. (p. 324-326 ; je souligne)

L’expression « au bout d’'un baston », dont le sens figuré est «a la ronde, aux alentours »,
pourrait aussi étre prise en son sens littéral, comme si Panurge tenait effectivement ce « petit
bon homme » au bout d’'un baton, telle une marionnette, qu'il fera bient6t rouer de coups*°.

CONCLUSION

Ces deux chapitres illustrent bien quelle peut étre la force évocatoire de la prosopopée
dés lors qu’elle est accompagnée d'une mise en geste et en voix. Jusqu'ici, je n’ai pourtant traité
des prosopopées d’Alcofribas que comme d’objets textuels, dont les personnages ne seraient
que des étres de papier. C'est qu'une certaine idée moderne de la littérature incite a vouloir
« situer l'existence d'un texte comme le Pantagruel a un niveau plus ou moins abstrait*’ »,
quand bien méme il fut rédigé a une époque ou ni le mot ni le concept de littérature n’existait
et ou la porosité était encore grande entre les différents genres de créations par les mots,
« entre le jeu, la lecture dite performative, l'ouir lire et la lecture solitaire*® ». Les discours
insérés dans Pantagruel sont encore loin d’étre ces dialogues de roman réaliste abstraitement
rapportés par un narrateur désincarné, car plutét qu'un narrateur intra-diégétique (concept a
mon avis sans grande pertinence pour une ceuvre de la Renaissance), Alcofribas est, comme
Panurge, un orateur bonimenteur qui prosopopoétise (si vous me passez 'expression) ou, ce
qui revient au méme, un « acteur », ainsi qu’il est désigné dans certaines éditions, a la faveur
d’une relative indistinction en moyen francais entre auteur et acteur :

Pantagruel, s. 1. n. d. [Nicolas Couteau, c. 1533 ?], 2 Awv°.

Cet « acteur » qui, de sa voix et action, contrefait et représente des personnages, tout lecteur
de Pantagruel est appelé a l'incarner, car I'« écriture prosopopéique », pétrie d’art oratoire

praestantem [par une élégante prosopopée, il contrefait Charles en train de préter obéissance au souverain
pontife] » (Mureti Orationes xxv, Hulpeau, 1578, > Gg7; je traduis); « Regem vicissim facit pontifici
observantiam et fidlem omnem pollicentem [Il contrefait le roi en train de promettre obéissance et fidélité
absolues au pape] » (Johann Tesmar, Exercitationum rhetoricarum libri viil, Amsterdam, Elzevier, 1657, p. 252 ;
je traduis). Je remercie Lucie Claire et Francis Goyet pour m’avoir fait découvrir ces commentaires.

46 Sur le théatre de marionnettes sous ’Ancien Régime, voir le bref panorama et les éléments bibliographiques de
Roger Chartier, La Main de l'auteur et I'Esprit de l'imprimeur, Gallimard, « Folio Histoire », 2015, chap. « Du
livre a la scéne », p. 169-199.

47 Jelle Koopmans, « L'inspiration livresque et l'inspiration thédtrale. Le texte et le livre a 'époque de Rabelais »,
dans Rabelais et Uhybridité des récits rabelaisiens, dir. Diane Desrosiers et al., Genéve, Droz, 2017, p. 88.

48 Ibid., p. 95.

11



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

autant que de culture théatrale, invite, du XVI¢ au XXI® siecle, a la lecture performative* : celle
de Milan Kundera a ses camarades ouvriers>, celle de Pierre Du Chastel a Francois ¢, ou celle
de ce «personnage abillé en hermite » lors du carnaval organisé par la confrérie des
« Conards » de Rouen en 1540 :

Au milieu y avoit un eschaffaut pour jouer les farces, comedies et
morisques, fait de sorte qu'on pouvoit passer par dessoubs pour le
service dudit disner ; et dessus y avoit un personnage abillé en hermite,
assis sus une chaire, lequel, en lieu de Bible, lisoit continuellement,
durant ledit disner, la Cronique Pantagruel5.

Est-il possible que ce Conard restat continuellement assis sur sa chaire, que le « plus docte et
fidele Anagnoste? » du royaume s’en tint a une lecture froide et désincarnée, que Kundera ne
contrefit pas Panurge jusque dans ses gestes, ou que vous et moi lisions Pantagruel sans jamais
faire usage de notre voix et action ? Faisons d’Alcofribas I'Epistemon qu’il nous incombe de
ressusciter, et de ses personnages les Anarche qu’il nous convient de faire crier — reprenant le
credo du puppet master de Ben Jonson : « I am the mouth of 'em all>* ».

49 Cette modalité énonciative n’est pas propre a Pantagruel. Au début de La Pénitence d'amour, roman espagnol de
1514 traduit et imprimé en francgais en 1537, voici comment le narrateur se propose de conter l'histoire de deux
amants, telle qu’elle lui aurait été rapportée par un gentilhomme italien : « Je vous diray doncques ceste
hystoire au plus pres qu’elle me fut racomptée selon les propos du Gentilhomme qui representoit les gestes de
I'ung et de l'aultre merveilleusement en honneste contenance, En propositions responces et complainctes [...].
Et suivray le stille en colocutions de quatre personnes qui parlent et raisonnent ensemble » (Pedro Manuel
Urrea, La Pénitence d’'amour, trad. René Bertaut, Lyon, Denis de Harsy, 1537, f° a3). Le principe est plus explicite
encore dans le prologue du Voyage du Chevalier errant, roman dévot de 1557 : '« Acteur » y annonce qu'’il va
«introdufire] un Chevalier [...] parl[ant] presques tousjours, sinon que aucunesfois il interpose les propos,
devises, et paroles d’aucunes personnes qu’il a trouvé et rencontré faisant son voyage [...] Lesquelles par une
description rhetorique en Grec appellée prosopopceia, sont introduites comme personnes mouvantes, allantes
et parlantes » (Jean de Cartheny, Le Voyage du Chevalier errant, Anvers, Bellére, 1557, n. p.)

50 Voir Milan Kundera, Les Testaments trahis, Gallimard, 1993, p. 13-46 ; cité par Nicolas Le Cadet, Rabelais et le
thédtre, op. cit., p. 390, n. 30.

5! Le « defunct roy Frangois » avait « par la voix et pronunciation du plus docte et fidele Anagnoste de ce royaulme
ouy et entendu lecture distincte d’iceulx livres miens », témoigne Rabelais (QL, épitre dédicatoire, p. 897). Cet
« Anagnoste », terme qui désignait dans I'’Antiquité I'esclave chargé de faire la lecture au maitre, est Pierre Du
Chastel, lecteur ordinaire du roi.

52 Les Triomphes de I'’Abbaye des Conards [1587], éd. Marc de Montifaud, Paris, Librairie des Bibliophiles, 1874, p. 79
[en ligne] ; cité par Nicolas Le Cadet, Rabelais et le thédtre, op. cit., p. 389.

53 Voir supra, note 49.

54 Ben Jonson, Barthelemew Fair [1614], éd. G. R. Hibbard, Londres, New Mermaids, 1977, acte v, p. 152 ; cité par
Roger Chartier, La Main de l'auteur et UEsprit de l'imprimeur, op. cit., p. 179.



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII, 13
janvier 2026.

BIBLIOGRAPHIE

Auteurs

CARTHENY Jean de, Le Voyage du Chevalier errant, Anvers, Jean Bellére, 1557. [En ligne]
RABELAIS Frangois, Pantagruel, éd. Guy Demerson, Seuil, « Points », 1996.

— Pantagruel, [Nicolas Cousteau], [c. 1533]. [En ligne]

— Gargantua, éd. Nicolas Le Cadet, dans Tout Rabelais, dir. Romain Menini, Bouquins, 2022.
— Tiers Livre, éd. Raphaél Cappellen, ibid.

— Quart Livre, éd. Romain Menini, ibid.

URREA Pedro Manuel, La Pénitence d’amour [Penitencia de amor, 1514], trad. René Bertaut,
Lyon, Denis de Harsy, 1537. [En ligne]

VALLES Jules, L’Enfant [1878], Gallimard, « Folio », 1973.

Rhéteurs

ANONYME [L.F.P.], M. Antonii Mureti Orationes XXV, Hulpeau, 1578. [BnF 8-BL-2578]

CICERON Marcus Tullius, Premier Discours contre L. Catilina, dans (Euvres complétes, t.II,
trad. Auguste Nisard, Dubochet et Chevalier, 1848. [En ligne]

ERASME, De conscribendis epistolis, Bale, Froben, 1522. [En ligne]

FOUQUELIN Antoine, La Rhétorique francaise [éd.1557], dans Traités de poétique et de
rhétorique de la Renaissance, éd. Francis Goyet, Le Livre de Poche, 1990, p. 345-464.

TESMAR Johann, Exercitationum rhetoricarum libri viil, Amsterdam, Elzevier, 1657. [En ligne]

THEON Aelius, Progymnasmata [1*"s.], éd. Michel Patillon et Giancarlo Bolognesi, Les Belles
Lettres, 1997.

Critiques

BERNARD-SCHWEITZER Marion, « Vivre et étudier dans un collége universitaire parisien au
début du XVI¢siécle », dans A l’école des humanistes. Pédagogies de la Renaissance, entre
manuscrit et imprimé, dir. Lucie Claire et al., Genéve, Droz, 2025, p. 97-112. [En ligne]

CEARD Jean, « Rabelais, lecteur et juge des romans de chevalerie », dans Rabelais en son demi-
millénaire, dir.Jean Céard et Jean-Claude Margolin, ER, n°21, Genéve, Droz, 1988,
p- 237-248.

CHARTIER Roger, La Main de l'auteur et UEsprit de I'imprimeur, Gallimard, « Folio Histoire »,
2015.

DEMONET Marie-Luce, Les Voix du signe. Nature et origine du langage a la Renaissance
(1480-1580), Champion, 1992 [réimpr. Classiques Garnier, 2007].

DESROSIERS Diane, « An muri faciendi. Les progymnasmata dans le Pantagruel de Rabelais »,
dans Narrations fabuleuses, dir. Claude La Charité et al., Classiques Garnier, 2022, p. 331-342.

HAMON Philippe, 1453-1559. Les Renaissances [2009], Gallimard, « Folio Histoire », 2021.



ELIE GENIN, « LES PROSOPOPEES DANS PANTAGRUEL », Le Verger - bouquet XXXII,
janvier 2026.

KOOPMANS Jelle, « Un chacun n’est maitre du sien. Auteurs, acteurs, représentations, textes »,
dans L’écrit et le manuscrit a la fin du Moyen Age, dir. Tania Van Hemelryck et Céline Van
Hoorebeeck, Turnhout, Brepols, 2006, p. 147-167.

— « Linspiration livresque et linspiration théatrale. Le texte et le livre a I'époque de
Rabelais », dans Rabelais et 'hybridité des récits rabelaisiens, dir. Diane Desrosiers et al., ER,
n° 56, Geneve, Droz, 2017, p. 87-100.

LA CHARITE Claude, La Rhétorique épistolaire de Rabelais, Montréal, Note bene, 2003.

— « La prosopopée chez Rabelais », dans Savoirs et fins de la représentation sous I’Ancien
Régime, dir. Annie Cloutier et al., Saint-Nicolas, PU de Laval, 2005, p. 9-19.

LE CADET Nicolas, Rabelais et le thédtre, Classiques Garnier, 2020.

LECOINTE Jean, L’ldéal et la Différence. La perception de la personnalité littéraire a la
Renaissance, Geneve, Droz, 1993.

— « Les quatre Apostoles : échos de la poétique érasmienne chez Rabelais et Diirer », RHLF,
vol. 95, n° 6, 1995, p. 887-905. [En ligne]

— « Josse Bade et I'invention du decorum horacien », Camenae, n° 13, 2012. [En ligne]

LEVESQUE Samuél, « Pantagruel a Platée : la parodie de I'ekphrasis dans Pantagruel », dans
Mélanges en l'honneur de Diane Desrosiers, dir. Claude La Charité et al, Hermann,
a paraitre.

MONFERRAN Jean-Charles, « “Deuil ou plaisir”. Sur le troisieme chapitre de Pantagruel », dans
La Renaissance au grand large, dir. Véronique Ferrer et al., Geneve, Droz, 2019, p. 709-717.

MOUNIER Pascale, Le Roman humaniste. Un genre novateur frangais (1538-1564), Champion,
2007 [réimpr. Classiques Garnier, 2018].

PERONA Blandine, Prosopopée et persona a la Renaissance, Classiques Garnier, 2013.

PONS Emile, « Les jargons de Panurge », Comptes rendus des séances de I’Académie des
Inscriptions et Belles-Lettres, vol. 75, n° 1, 1931, p. 89-98. [En ligne]

SCREECH Michael, Rabelais [1979], trad. Marie-Anne de Kisch, Gallimard, « Tel », 1992.

SMITH Paul J., « Fable ésopique et dispositio épidictique : pour une approche rhétorique du
Pantagruel », dans Rabelais pour le XXI° siécle, dir. Michel Simonin, ER, n° 33, Genéve, Droz,
1998, p. 91-104.

14



