
                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
1 

 
 

LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL  

Louise MILLON-HAZO (Nantes Université) 

Rabelais a vraiment voulu  
une langue extraordinaire et riche.  

Mais les autres, tous, ils l’ont émasculée,  
cette langue, jusqu’à la rendre toute plate1.  

Louis-Ferdinand Céline 

 
La réception de la langue de Rabelais par le romancier Louis-Ferdinand Céline, au mitan 

du XXe siècle, dans un texte enlevé, à la verve provocatrice et affirmée, traduit éloquemment 
l’association du grand œuvre rabelaisien à une langue masculine et bien couillue, c’est-à-dire 
audacieuse, puissante, tout en relief et en mots de gueule. Le père littéraire de Bardamu 
s’identifie alors sans conteste à celui de Pantagruel. Il y aurait ainsi un effet de masculinité qui 
émanerait du texte rabelaisien, effet séduisant à l’œil et à l’oreille de Céline, qu’il convient de 
cerner et de restituer chez le premier né des mythologies Pantagruelicques.  

Céline emploie le participe passé du verbe français émasculer afin de dire ce que l’écriture 
de Rabelais n’est pas : émasculée, ou castrée ou escouillée. Émasculer est un mot construit à partir 
de l’adjectif latin masculus, lui-même diminutif de mas, maris, « mâle ». En français, émasculer 
signifie « priver un homme ou un animal des organes de la reproduction » (Tlfi). Il est synonyme 
de castrer, châtrer. Le verbe émasculer entre tardivement dans le vocabulaire français, seulement 
au XVIIIe siècle. En moyen français et français du XVIe siècle, on emploie castrer ou chastrer, 
issu de l’étymon latin castrare. À en croire le concordancier de Pantagruel établi par Julie 
Glickman et Gilles Souvay, pour Frantext agrégation 2026 et hébergé sur le site du DMF 
(Dictionnaire du Moyen Français), le terme castrer est absent du corpus, tout comme celui de 
mâle. Il faut relever à ce titre une erreur : l’adjectif mal, au féminin male, est enregistré sous le 
lemme mâle, alors que cet homonyme est sans rapport, il s’agit de notre actuel mauvais, 
mauvaise, dans les occurrences « vous n’este tant male, que vous dictez » (Panurge à la haute 
dame de Paris, p. 2362) ; « les males vexations des lucifuges » (sentence de Pantagruel à l’issue 
des plaidoyers pro domo des seigneurs de Baisecul et de Humevesne, p. 162) ; « les males nuictz, 
les travaulx et ennuytz esquelz me tient l’amour de vous » (Panurge à la haute dame de Paris, 
p. 244). Point de mâle dans Pantagruel, donc. Concernant les termes dérivés, masculin et 
masculinité, ils sont également absents du corpus, même s’ils sont tous deux attestés dès le XIIIe 

siècle chez Brunetto Latini, mais rares.  

En revanche, les parties masculines, définissant par métonymie la masculinité, le 
propre du mâle – et que, selon Céline, il ne faut surtout pas couper, au risque d’aplatir 
                                                 
1 Louis-Ferdinand Céline, « Rabelais, il a raté son coup » (1957), Le style contre les idées : Rabelais, Zola, Sartre et les 

autres, Bruxelles, Éditions Complexe, 1987, p. 119. 
2 Les citations des Livres rabelaisiens, suivies d’une référence entre parenthèses, sont tirées, pour Pantagruel, de 

l’édition de Guy Demerson au programme des Agrégations de Lettres 2026 (Paris, Seuil, coll. Points, 1996), et 
pour les autres Livres (abrégés G, TL et QL), du volume Tout Rabelais (dir. Romain Menini, Paris, coll. Bouquins, 
2022). 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
2 

 

le style, de le rendre tout lisse, insignifiant et impuissant – sont bien présentes dans le 
corpus. Les couilles fleurissent en effet à tous les buissons égrillards de ce texte bien 
touffu. Selon le corpus du DMF, on ne compte pas moins de 19 occurrences de ce terme 
et de ses dérivés. À l’occasion d’un mauvais tour de Panurge, dans le récit de ses mœurs 
et conditions (chap. 16), un prêtre se retrouve l’aube cousue avec sa robe et sa chemise, 
si bien qu’il découvre son intimité devant le monde, lequel s’interroge : pourquoi les 
frères ont-ils « la couille si longue » ? (p. 194), ce à quoi Panurge répond que la « couille 
des beatz pères » est si pendante en raison de l’absence de fond de leurs chausses. La 
lexie est encore augmentée dans ce même passage par métaphore avec les « oreilles 
d’asnes », si grandes parce qu’ils ne portent pas de béguin, ou encore avec les 
« patenostres » des femmes se « triballant » sur leurs genoux ; par parasynonymie, avec 
le syntagme nominal « leur pauvre membre », valant en emploi absolu pour la locution 
membre viril. Alcofribas s’empare aussi de ce vocabulaire couillu, quand il déroule la 
généalogie des êtres accidentés par la consommation du « beau et gros fruict » que sont 
les « grosses mesles », provoquant des enflures spectaculaires, certains croissant en 
« matiere de couilles » et « d’yceulx sont descendues les couilles de Lorraine » (chap. 1, 
p. 58) ; lorsqu’il se fait le héraut des guerres de son maître et précise qu’en vendéen, « en 
Lussonnoys », le premier son de matines est appelé « frotte couille » (chap. 28, p. 288). 
Le substantif est encore dupliqué sous la forme de ses dérivés couillard (« le fais de 
quatre gros asnes couillars », chap. 10, p. 142) ; couillaud (« Esmouche, couillaud, 
esmouche », chap. 15, p. 184 ; « l’autorité des Massoretz, bons couillaux », chap. 1, p. 64-
66) ; couillaige (« Le Couillaige des Promoteurs », chap. 7, p. 104) ; couillon (« mon petit 
filz (disoit-il), mon couillon, mon peton, que tu es joly », chap. 3, p. 74 ; « Qui engendra 
Gayoffe, lequel avoit les couillons de peuple et le vit de cormier », chap. 1, p. 64 ; « le feu 
que j’avoys getté au gyron de mon paillard roustisseur luy brusla tout le penil et se 
prenoit aux couillons », chap. 14, p. 170  ; « je luy feist response que j’avoys beaucoup 
plus de couillons que de deniers », chap. 15, p. 183 ; « Il n’est umbre que de courtines, 
fumée que de tetins et clicquetys que de couillons », chap. 27, p. 278 ; « luy donna sur 
les couillons un pic du hault de son mast », chap. 29, p. 298 ; « chascun ne peut avoir les 
couillons aussi pesants q’un mortier », chap. 32, p. 330) ; couillevrines (« Et puis que les 
couillevrines se y vinsent froter, vous en verriez (par Dieu) incontinent distiller de ce 
benoist fruict de grosse verolle menu comme pluye », chap. 15, p. 182).  

Les couilles, couillards, couillaux, couillaiges, couillons3 et couillevrines font l’objet d’une 
dissémination impressionnante, qui justifie hautement l’effet de masculinité que ressent Louis-
Ferdinand Céline à la lecture du texte de Rabelais. Et c’est sans compter toutes les variations sur 

                                                 
3 Mikhaïl Bakhtine s’est arrêté sur le motif du couillon dans son chapitre sur « Le “bas” matériel et corporel chez 

Rabelais ». Il considère la « litanie louangeuse » de Panurge à l’égard de frère Jean, renversée par ce dernier en 
un contre-blason du couillon panurgien (TL, XXVI, p. 722-727), comme un travail sur la fusion de la louange et 
de l’insulte : « Ce terme était essentiellement ambivalent. Il inclinait de manière indissoluble la louange et 
l'injure, il élevait et humiliait à la fois. Dans cette acception, il était l'équivalent de « fol » ou « sot ». De même 
que le bouffon (fol sot) était le roi du « monde à l'envers », le couillon, réservoir principal de la force virile, était 
pour ainsi dire le centre du tableau non officiel, interdit, du monde, le roi du “bas” corporel topographique. C'est 
cette ambivalence du terme que Rabelais a développée dans sa litanie. Du début jusqu'à sa fin, il est impossible 
de tracer une frontière tant soit peu précise entre la louange et l'injure. Impossible de dire où s'achève l'une et 
où commence l'autre. Sous ce rapport, il importe peu que l'un choisisse des épithètes uniquement positives et 
l'autre uniquement négatives, dans la mesure où les unes comme les autres se rapportent à un mot profondément 
ambivalent, de sorte que les unes comme les autres ne font qu'accentuer cette ambivalence. », L’œuvre de 
François Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge et sous la Renaissance, trad. Andrée Robel, Paris, 
Gallimard, 1970, p. 415. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
3 

 
le membre viril, la braguette4, l’acte vénérien5 et les maladies lui étant associées ! Cette 
saturation lexicale de masculinité relève de discours masculins, formulés par des hommes qui 
réaffirment de manière obsessionnelle leur sexualité. De fait, tous les discours du Pantagruel, à 
l’exception des répliques, vite étouffées, de la haute dame de Paris, sont portés par des mâles. Ce 
vocabulaire couillu émane surtout de la bouche glorieuse6 de Panurge (7 occurrences) et de celle, 
grivoise, d’Alcofribas Nasier, dont le nasus dit suffisamment la nature gaillarde de son possesseur 
(11 occurrences). Du côté des géants, seul Gargantua participe à la fête masculine (1 occurrence 
relevant du champ lexical de couille, cependant, l’isotopie de la sexualité masculine est bien plus 
ample).  

La notion de masculinité7 appliquée à Pantagruel pose plusieurs questions : la 
masculinité pantagruélique, la troupe des Pantagruélistes, dans leurs mâles amitiés et 
camaraderies, dans leur mâles sodalités et connivences, porte-elle les valeurs de la virilité 
héroïque ? La masculinité pantagruélique se révèle-t-elle hégémonique et écrasante ? empêche-
t-elle toute émergence, toute expression de l’altérité ? Le caractère exclusivement masculin des 
énonciateurs invite d’abord à étudier comment les Pantagruélistes forment un mâle 
compagnonnage. Ceci étant posé, il s’agira de mettre en regard deux notions n’allant pas 
nécessairement de pair, à savoir la masculinité et la virilité. La gratification des attributs 
masculins suggère une sexualité mâle, mais ne présume en rien de toutes les qualités et vertus 

                                                 
4 Voir l’article de Michèle Clément, « La Braguette ou “la débandade du sens”, L’Année rabelaisienne, 2018, n°2, p. 485-

497. 
5 La section « Erotica verba » de La Langue de Rabelais par Lazare Sainéan donne un aperçu de la richesse inventive et 

néologique de Rabelais dans ce champ lexical (Genève, Slatkine Reprints, 1976, [1922-1923]), t. II, chap. VII, 
p. 292-311.  

6 Voir Gérard Defaux, Le curieux, le glorieux et la sagesse du monde dans la première moitié du XVIe siècle : l'exemple 
de Panurge : Ulysse, Démosthène, Empédocle, Lexington, French forum, 1982. Le rabelaisant y montre que 
Panurge relève pleinement de la figure renaissante du glorieux, héritière à la fois de la tradition antique du miles 
gloriosus et des typologies morales humanistes. Personnage de la parole excessive, de l’auto-célébration, de la 
forfanterie et de la mise en scène de soi, Panurge se donne comme un être de renommée, de prestige et d’esprit, 
tout en exhibant ironiquement le vide de cette gloire. Le glorieux n’est pas seulement chez lui une posture 
comique, mais une catégorie anthropologique et morale, emblématique d’une sagesse mondaine fondée sur 
l’ostentation, la ruse et la virtuosité verbale. 

7 Notons que si les termes Femme et Féminisme sont gratifiés respectivement de 34 et de 8 références dans la 
bibliographie de Myriam Marrache-Gouraud et de Guy Demerson, les entrées Mâle, Masculinité et Virilité n’y 
apparaissent pas. On relève toutefois l’entrée Homme, qui renvoie à l’article de Katja Gvozdeva, « Celebrating 
men in Rabelais » (Romance Studies, XXIII, 2, 2005, p. 77-90) ; à un article sur Shakespeare et l’homme de la 
Renaissance ; à un article sur l’humanité et la gigantalité ; à un dernier article sur l’idée d’homme. Ces quatre 
articles lient homme et humanisme, sauf celui de Katja Gvozdeva qui interroge à proprement parler la 
masculinité, mais surtout dans Gargantua, à partir de l’épisode de Thélème. Quant à l’article de David LaGuardia, 
portant spécifiquement sur la notion de masculinité, il est rattaché à d’autres mots-clés : [Panzoust, Lecture, 
Auteur, Panurge] « Masculinity and metaphors of reading in the Tiers Livre, 16-18 », L’Esprit créateur, XLIII, 3, 
2003, p. 5-15. Du même auteur, le livre Intertextual masculinity in French Renaissance Literature. Rabelais, 
Brantôme and the Cent nouvelles nouvelles (Aldershot, Ashgate, 2008) n’est pas cité. LaGuardia y propose de 
penser la masculinité renaissante comme une construction intertextuelle, produite par la circulation de récits, 
de cas et d’exempla qui fonctionnent comme un guidebook (dispositif normatif) implicite de la virilité. À partir 
d’un corpus centré sur la facétie, il montre que les figures du mari, de l’amant, du jaloux et du cocu constituent 
un théâtre normatif où se fabrique et se régule la masculinité. Chez Rabelais, cette masculinité intertextuelle est 
soumise à une épreuve dialogique et parodique qui en révèle la dimension fondamentalement contingente, 
discursive et historiquement située. Sans proposer une opposition conceptuelle explicite entre masculinité et 
virilité, LaGuardia distingue néanmoins une masculinité normative, entendue comme position sociale et 
juridique, construite par la circulation intertextuelle de récits exemplaires, et une virilité conçue comme capital 
symbolique instable, soumis à l’épreuve du regard masculin, de la rivalité sexuelle et du risque permanent de 
déchéance (figure du cocu). Le Tiers Livre, sur lequel l’auteur se concentre, met en scène cette dissociation 
possible entre statut masculin et honneur viril, en exhibant l’angoisse structurelle qui fonde la masculinité 
renaissante. Bref, les notions de masculinité et de virilité ont jusqu’alors étaient peu étudiées dans les livres de 
Rabelais, et, sauf erreur de ma part, nullement à propos de Pantagruel.  

 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
4 

 
que recouvre le terme de virilité. En ce sens, ce deuxième temps de la réflexion soulignera la 
diaphore sémantique entre masculinité et virilité, la première relevant d’un sémantisme 
physique et corporel, la seconde, nettement axiologique, ressortissant au domaine moral. Après 
avoir montré à quel point la virilité était mise à mal dans cet univers strictement masculin, il 
s’agira d’étudier dans quelle mesure la masculinité humaniste s’affirme par ses performances 
d’exclusion.  

LE MÂLE COMPAGNONNAGE DES PANTAGRUÉLISTES 

Les motifs de la génération et de la fécondité masculines 

La fécondité et la génération masculines se trouvent à la source des mythologies 
pantagruéliques. Le chroniqueur Alcofribas Nasier commence la Vita de son maître en 
remontant ab ovo, retraçant toute la genèse des êtres accidentés par la consommation d’un fruit 
merveilleux8 pour parvenir à l’égrenage minutieux et malicieux des ancêtres de celui destiné à 
devenir roi des Dipsodes. Alcofribas entame son récit mirifique non moins loin qu’ « au 
commencement du monde » (p. 54), quand « la terre embue du sang du juste » fut « si tresfertile 
en tous fruictz » « produytz » « de ses flans » (ibid.). Cette réécriture de la Genèse s’ouvre sur 
une image mixte de la génération : la terre féminine est fécondée par le sang masculin d’Abel et 
porte en ses flancs le fruit de leur union. Cependant, assez rapidement, est évacuée la part 
féminine de cette génération, la matière réceptacle de la semence fécondante. Les fruits 
débordent l’alma mater et leur désignation évoque irrésistiblement le motif masculin 
amplement présenté dans l’introduction du présent article. Les « grosses Mesles » vont 
provoquer au corps des premières créatures une « enfleure treshorrible » (p. 56), se déclinant en 
diverses races toutes associées à la bonne chère et à la paillardise : les enflés du ventre, « gens de 
bien et bons raillars » (ibid.) ; les bossus, à la bosse ambiguë ; les enflés du « membre qu’on 
nomme le laboureur de nature » « merveilleusement long, grand, gras, gros, vert, et acresté à la 
mode antique » (ibid.). La reprise de l’épithète gros à propos du membre viril, valorisé par sa 
prise dans le kakemphaton grand, gras, gros9, dans une énumération de cinq monosyllabes, et 
par l’hyperbate « et acresté à la mode antique », rend bien audible l’écho avec les « grosses 
Mesles ». Le nasus de Nasier se complaît dans la description de cette race hautement masculine, 
dont le membre viril peut faire office de ceinture capable de faire cinq ou six fois le tour du corps 
ou encore de lance pour jouter à la quintaine. Cette espèce appelle la suivante dont les 
« couilles » croissent si énormément que trois suffisent à emplir un muid, c’est-à-dire un gros 
fût d’une capacité de plus de cinq cent litres. Suit la race des longues jambes, dont l’étendue est 
désormais bien contaminée pas les images phalliques, qui saturent ce récit de fondation. Pour 
les enflés du nez, leurs exubérances sont clairement connotées et soulignées par les allitérations 
en /p/ et en /b/ qui rythment sur un mode poétique et burlesque la description de leur nez en 
forme d’alambic : « il sembloit la fleute d’un alambic, tout diapré, tout estincelé de bubeletes, 
pullulant, purpuré, à pompettes, tout esmaillé, tout boutonné et brodé de gueules » (p. 58). 
Quant aux êtres aux oreilles démesurés, ils évoquent l’expression grivoise de « la pusse en 
l’aureille » (TL, VII, p. 607). Toutes les parties corporelles désignant métonymiquement ces 
lignées aux corps sans fins sont fortement marquées par la masculinité.  

                                                 
8 Voir dans ce numéro l’étude philologique d’Alice Vintenon, « Les « enfleure[s] bien estranges[s] » (Pantagruel, 

chap. 1) : fantaisie nosologique et affirmation des libertés de la fiction ». Voir également l’analyse stylistique 
d’Anne-Pascale Pouey-Mounou, « Par où se développent les listes rabelaisiennes ? remarques rhétorico-
syntaxiques sur une copia goinfre » (Camena n°28, Copia : théories et pratiques, dir. Emma Fayard, 2022), qui 
examine, notamment, le mécanisme de la copia dans le chapitre I de Pantagruel comme un déploiement 
organique de l’abondance verbale et corporelle, p. 2-4. 

9 Repris à propos du livret contenant la généalogie de Gargantua : « gros, gras, grand, gris, joly, petit, moisy livret », 
(G, I, p. 277) et, dans le Quart livre, pour caractériser le pourceau ailé : « grand, gras, gros, gris » (QL, XLI, p. 1107). 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
5 

 
Arrive enfin le huitième et dernier lignage, celui des géants, dont l’antiquité va être 

particularisée par la profération du nom de chacun des soixante-et-un aïeux de Pantagruel10. De 
ce catalogue générationnel ne ressort aucune géante : les géants masculins s’engendrent les uns 
les autres sans nulle intervention féminine : « Et le premier fut Chaltabroth, / Qui engendra 
Sarabroth, / Qui engendra Faribroth ; / Qui engendra Hurtaly (qui fut beau mangeur de souppes 
et resna au temps du deluge) », etc. Cette liste composée de soixante items et de soixante-deux 
noms (selon le juste compte rétabli par Nicolas Le Cadet) se construit par enchâssement itératif. 
La structure caténaire implique que chaque maillon grammatical dépend du précédent et 
engendre le suivant. Sur le plan rhétorique, les figures de répétition, l’hypozeuxe et l’anaphore, 
sont dépassées par un système de récurrence générative. La répétition produit le texte, génère 
l’engendrement qu’elle énonce, dans la mesure où, par une sorte d’anadiplose généalogique, 
chaque nom propre complément final devient le pronom relatif sujet de la proposition suivante. 
Ainsi, le récit des origines déployé par le chroniqueur Alcofribas Nasier offre un mythe d’auto-
engendrement masculin et d’autosuffisance masculine. Le verbe engendrer issu du latin ingenero 
implique l’enfantement par un père et une mère. Cependant, beaucoup d’exemples en moyen 
français évoquent l’engendrement par un être mâle seul, comme dans cet exemple tiré de Simon 
de Phares : « Noé, en son aage cinq cens, engendra ses trois enfans, Sem, Can et Japhet ». 
Néanmoins, le verbe est aussi usité avec la femme en complément d’objet indirect : « Lameth li 
mauvais fu bigames Et si ot tout premier .II. fames, Dont l'une avoit a non Ada Et l'autre avoit a 
non Stella ; Il engendra de Ada Jabel, Qui fu tantost aprés Abel, Et Jubal » (Guillaume de 
Machaut, Le Livre du voir dit, 136411).  

Si l’on examine les hypotextes de l’Ancien Testament et des Évangiles, les femmes y sont 
bien citées et participent de la généalogie. En Genèse 4, paraissent la femme de Caïn, les deux 
femmes de Lamek, Ada et Çima, la femme d’Adam. En Genèse 5, les engendrements sont 
masculins, mais constituent le fruit à la fois des fils et des filles, ceci est bien précisé à chaque 
génération. En Genèse 10, en revanche, la descendance de Noé est marquée par le masculin, seuls 
les fils sont nommés. On retrouve la mention des fils et des filles en Genèse 11. Du côté du 
Nouveau Testament, l’évangile selon saint Matthieu s’ouvre par l’ascendance de Jésus, modèle 
matriciel du texte rabelaisien comportant le leitmotiv de l’engendrement. Les mères y sont 
ponctuellement citées « Salmon engendra Booz, de Rahab, / Booz engendra Jobed, de Ruth » ; 
« David engendra Salomon, de la femme d’Urie ». Surtout, les engendrements s’achèvent sur le 
triomphe d’une conception féminine et divine, celle de Marie : « Jacob engendra Joseph, l’époux 
de Marie, de laquelle naquit Jésus, que l’on appelle le Christ » (voir fig. 1). Saint Luc quant à lui 
renverse l’ordre de la généalogie christique dans son évangile, il commence par Jésus et remonte 
jusqu’à Adam et Dieu. Luc tisse une généalogie purement masculine marquée par la formule 
réitérée « fils de » (voir fig. 2). Ainsi, l’examen des hypotextes bibliques, et plus encore du modèle 
fondateur que constitue l’évangile selon saint Matthieu, permet de mesurer avec précision l’écart 
rabelaisien. La généalogie christique, bien que formulée selon une syntaxe largement masculine 
de l’engendrement, n’efface jamais totalement les femmes : elles y sont nommées, régulièrement 
intégrées à la chaîne généalogique, et surtout, l’économie entière du récit s’ordonne autour d’un 
terme paradoxal, celui d’un enfantement féminin et divin, qui suspend la logique ordinaire de la 
filiation. La figure de Marie, à la fois vierge, mère et médiatrice, constitue le point 
d’aboutissement et de dépassement de la série des « engendra ». 

                                                 
10 Sur les listes dans Pantagruel, et sur celle-ci en particulier, voir l’article de Nicolas Le Cadet dans ce numéro, 

« Énumérations et listes dans Pantagruel (1542) » et surtout dans le volume Atlande (Nicolas Le Cadet, Jérémy 
Sagnier, Rabelais, Pantagruel, Neuilly-sur-Seine, Atlande, coll. « Clefs concours – Lettres XVIe siècle », 2025), du 
même auteur, les pages 135-137, offrant un bilan critique éclairant et éclairé. 

11 Ces exemples sont tirés de la notice lexicographique du verbe engendrer, dans le DMF : Dictionnaire du Moyen 
Français, version 2023 (DMF 2023). ATILF - CNRS & Université de Lorraine. Site internet : 
http://www.atilf.fr/dmf. 

http://www.atilf.fr/dmf


                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
6 

 
À l’inverse, la généalogie de Pantagruel, tout en s’adossant à ce modèle scripturaire, en 

détourne le principe. La lignée gigantale, saturée d’autoreproductions masculines, méconnaît 
l’apogée marial. Lorsque survient enfin la naissance de Pantagruel, celle-ci ne consacre 
nullement la maternité : la mère est présentée par la métonymie de son corps, hyperboliquement 
sexualisé12 et figuré comme une sorte de carrefour, de lieu de passage. Le narrateur ne s’arrête 
pas à la personne de la mère, privée de parole et expulsée du récit aussitôt Pantagruel délivré. La 
parodie de la généalogie du Christ dessine ainsi une clôture masculine de l’engendrement, 
substituant à la valorisation biblique de l’engendrement marial une fiction d’autosuffisance 
masculine.  

Au chapitre suivant, la mère est bien mentionnée et participe formellement à 
l’engendrement du fils : « Gargantua, en son eage de quatre cens quatre vingtz quarante et quatre 
ans, engendra son filz Pantagruel de sa femme nommée Badebec, fille du roi des Amaurotes, en 
Utopie, laquelle mourut du mal d’enfant, car il estoit si merveilleusement grand et si lourd qu’il 
ne peut venir à la lumiere sans ainsi suffocquer sa mere » (chap. 2, p. 66). Certes, Badebec est 
nommée, son ascendance royale rappelée, mais, entre cette origine prestigieuse et sa mort en 
couches, aucune caractérisation ne lui est accordée. La figure maternelle est réduite à une 
fonction biologique aussitôt accomplie et immédiatement sanctionnée par la disparition. Cette 
évacuation est redoublée par la structure même du chapitre : la mention de Badebec est suivie 
d’un long développement étiologique consacré aux origines du nom Pantagruel, qui étouffe 
littéralement la figure maternelle sous un éblouissant déploiement savant. Le récit se détourne 
de la mère pour se concentrer sur une cosmologie altérée. La terre, de nouveau frappée par un 
phénomène extraordinaire, n’est plus cette matrice abreuvée du sang du juste ; elle est désormais 
« eschauffée » et exhale une « sueur enorme ». Le motif de la fécondité première se trouve ainsi 
renversé : le monde des grosses nèfles, associé à une fertilité débordante, bascule dans un univers 
altéré, desséché, stérile et mortifère. L’accouchement de Badebec lui-même est contaminé par 
ce dérèglement généralisé. De son corps ouvert surgit une caravane hétéroclite mêlant animaux 
exotiques, denrées tourangelles et aiguillons de vin, dans une scène de parturition grotesque13 
qui transforme la naissance en débordement monstrueux. Le géant Pantagruel altère ainsi sa 
propre mère dès sa venue au monde, si bien que la fécondité féminine aboutit à son propre 
anéantissement. Dans l’économie du livre, ce traitement contraste fortement avec la 
prolifération jubilatoire des engendrements masculins du chapitre précédent. Tandis que la 
généalogie virile se démultiplie et se célèbre dans l’auto-engendrement, la maternité est non 
seulement marginalisée, mais strictement présentée dans sa puissance létale. La naissance de 
Pantagruel, parodique contrepoint de la généalogie christique, consacre ainsi une logique 
d’autosuffisance masculine : la mère n’est plus médiatrice, mais obstacle aussitôt supprimé, 
condition négative d’un monde où l’engendrement se pense désormais sans elle. 

En écho au chapitre 1, la lettre du chapitre 8 déploie la puissance paternelle 
d’engendrement. L’exorde de la lettre de Gargantua à son fils Pantagruel se compose en effet 
d’un éloge appuyé de la fécondité masculine : le père s’émerveille de pouvoir acquérir une espèce 
d’immortalité en perpétuant « son nom et sa semence » (p. 114), loue les pouvoirs de la 
« propagation seminale » (ibid.) et rend grâce à Dieu de lui avoir donné le pouvoir de voir 

                                                 
12 Par son vagin transitent soixante-huit muletiers, autant de mulets, neuf dromadaires et sept chameaux (p. 72) ; 

Gargantua, dans son éloge funèbre, déplore la perte de son « petit con », tandis que le malicieux Alcofribas Nasier 
en précise l’étendue prodigieuse : « troys arpens et deux sexterées » (p. 74). 

13 Voir Mikhaïl Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais, op. cit.,  p. 40-63. Selon Bakhtine, le réalisme grotesque repose 
sur une esthétique de l’excès, de la déformation et de l’abaissement vers le « bas corporel ». Le corps grotesque, 
ouvert, débordant et inachevé, est un corps en devenir, inscrit dans les cycles de la naissance, de la croissance et 
de la régénération. L’abaissement n’y est pas dégradant mais fécond, il désacralise les autorités et célèbre une 
sagesse populaire fondée sur le rire carnavalesque et la matérialité joyeuse. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
7 

 
refleurir son antiquité chenue dans la jeunesse de son fils et de demeurer en son « image14 » 
(p. 116) visible en son fils et par son fils. Il poursuit en souhaitant que son fils, après sa mort, 
demeure comme un miroir représentant la personne de son père et en rappelant la mémoire de 
son propre père, Grandgousier. Sont de la sorte passées sous silence les mères, alors même que 
l’épître de Rabelais à Érasme, dans le registre de la correspondance historique, faisait de la mère 
la figure ultime de l’apologie du maître : « Patrem te dixi, matrem etiam dicerem, si per 
indulgentiam mihi id tuam liceret15 ». Érasme, dans cette lettre de novembre 1532, est présenté en 
mère nourricière, généreuse et libérale, délivrant sans compter et sans regarder, le lait de son 
savoir. En ceci, la lettre de Rabelais à Érasme se distingue de celles d’Érasme à John More, le fils 
de Thomas More16 (1531) ou de Guillaume Budé à son fils17 (1519). Dans ces deux lettres, les 
humanistes se concentrent sur la paternité, d’autant plus légitime et élevée qu’elle découle d’une 
éducation élevée (lettre à John More) et se fonde sur l’inspiration des muses, allégories des 
humaniores litterae (lettre de Guillaume Budé à son fils). Toutefois, dans la lettre de Rabelais, la 
maternité demeure une métaphore, engendrée par l’image commune des mamelles de la science. 
On peut dès lors mesurer l’écart significatif entre la lettre fictionnelle de Gargantua et la lettre 
historique de Rabelais à Érasme. Là où la correspondance humaniste autorise, fût-ce sur le mode 
métaphorique, une féminisation de la transmission savante – la science comme lait, le maître 
comme mère nourricière – la lettre du chapitre 8 resserre au contraire la chaîne de 
l’engendrement autour d’une filiation strictement masculine. La transmission y est pensée en 
termes de semence, de nom, d’image et de miroir, dans une continuité verticale qui va de 
Grandgousier à Gargantua, puis de Gargantua à Pantagruel, sans qu’aucune figure féminine ne 
vienne durablement médiatiser, infléchir ou complexifier ce passage. À aucun moment de cette 
lettre à son fils Grangousier ne rappelle la mémoire18 de sa mère. Le discours de l’épistolier se 
concentre strictement sur la célébration de la paternité, effaçant la maternité. La lettre 
parachève ainsi le fantasme d’une autosuffisance masculine où l’engendrement biologique, 
l’engendrement moral et l’engendrement intellectuel se confondent, préparant le terrain à une 
sociabilité tout aussi exclusivement masculine, fondée non plus sur la génération des corps, mais 
sur l’association des pairs. 

La généalogie pantagruélique, par son auto-engendrement masculin et sa manière 
d’évacuer la part maternelle, installe une logique d’autosuffisance où le masculin se pense 
comme cause et comme fin, comme principe générateur et comme seul vecteur de continuité. 

                                                 
14 L’intertextualité avec la source biblique est ici particulièrement marquée : Gargantua reprend explicitement la 

formule fondatrice de la Genèse (I, 27), où Dieu crée l’homme « ad imaginem et similitudinem nostram ». Comme 
l’a montré Jean-Claude Schmitt, l’imago est au cœur de l’anthropologie chrétienne, elle fonde une relation 
dynamique entre le Père et le Fils, restaurée par l’Incarnation du Christ, imago Patris et « gond du salut » (cardo 
salutis). La filiation n’est donc pas seulement biologique, mais spirituelle et symbolique : elle intègre l’homme 
dans une économie de la ressemblance et de la transmission. En associant la relation entre Gargantua et 
Pantagruel à ce modèle théologique, Rabelais valorise une paternité incarnée, où le père se prolonge et se 
régénère dans le fils. Sur la notion chrétienne d’imago, voir Jean-Claude Schmitt, « La culture 
de l'imago », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 51ᵉ année, n° 1, 1996, p. 3-36. 

15 « Je t’ai appelé père, je t’appellerais même mère si ta bienveillance me le permettait. En effet, ce que nous voyons 
tous les jours arriver à celles qui portent dans leur utérus un fœtus qu'elles nourrissent et qu'elles protègent 
contre les dangers de l'air ambiant, tu l'as toi-même éprouvé, toi, qui, ne connaissant pas mon visage et ignorant 
mon nom, tu m'as élevé et même nourri aux mamelles très pudiques de ton divin savoir. Si je ne reconnaissais 
pas, ni n'acceptais que tout cela te fût dû, je serais le plus ingrat de tous les hommes qui sont ou qui seront dans 
les années à venir. Salut donc à toi encore et encore, père très aimant, père honneur et garant de la République 
des Lettres, défenseur invincible de la vérité ! », Rabelais, Lettre à Érasme de Rotterdam (Lyon, 30 novembre 
1532), trad. Claude La Charité, Tout Rabelais, op. cit., p. 1506.  

16 La Correspondance d’Érasme, trad. Benoit Beaulieu et Hendrik Vannerom, Bruxelles, University press, 1980, vol. IX, 
L. 2432, p. 191. 

17 Cité par Claude La Charité, La Rhétorique épistolaire de Rabelais, Québec, Nota bene, 2003, p. 115. 
18 On se souviendra à ce titre de l’éloge funèbre parodique de Gargantua en mémoire de son épouse Badebec jouant 

comiquement sur l’art de l’ellipse : « Ma tant bonne femme est morte, qui estoit la plus cecy, la plus cela qui 
feust au monde » (chap. 3, p. 74). 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
8 

 
De la sorte, la matrice narrative et symbolique de la génération autorise la constitution d’un 
monde sans médiation féminine, où la transmission (du nom, de la semence, du savoir) circule 
d’homme à homme. Or cette clôture généalogique trouve son prolongement dans la forme 
sociale que prend l’action. Si les géants s’engendrent « entre eux », sans que les femmes aient 
place durable dans l’économie des origines, il n’est pas étonnant que, dès que Pantagruel sort de 
l’espace domestique, sa première insertion dans le monde se fasse sous le signe d’une 
homosocialité exclusive, celle des universités, des voyages d’études et des rencontres de 
compagnons. La fiction déplace alors l’autogénération masculine vers l’association masculine, 
de la chaîne des pères et des fils à la chaîne des compagnons et des pairs.  

Une brigade strictement masculine 

La constitution de la brigade pantagruélique prolonge naturellement la mythologie 
fondatrice d’une génération exclusivement masculine. Quand Pantagruel quitte l’espace 
familial, sa première expérience sociale se déploie dans le champ de l’apprentissage, dont il 
retient bien plus le plaisir de la mobilité, de la rencontre, du jeu et de la bonne chair, que celui 
de « fervente estude » (Tiers livre, 31). Il se constitue son cercle de sociabilité en faisant le tour 
des universités, bastion de l’homosocialité masculine. Le chapitre 5 déplie à l’envi cette société 
estudiantine. À Poitiers, Pantagruel rencontre des « escoliers » désœuvrés, auxquels il offre une 
« Pierre levée » (p. 84), qui devient leur table de réjouissances pour « banqueter à force flacons, 
jambons et pastez » (ibid.). Il part de Poitiers pour Maillezais « avecques aulcuns de ses 
compaignons » (p. 84) pour rendre visite au sépulcre de son ancêtre Geoffroy à la grand dent. Il 
se rend ensuite à La Rochelle, et à Bordeaux, où il apprend « l’usance des escholiers de ladicte 
université » (p. 86), à savoir danser et jouer de l’épée. Il trouve à Montpellier une « joyeuse 
compagnie » (p. 88), y renonce aux études de médecine, les médecins sentant le clystère comme 
vieux diables, puis de droit, n’y dénichant que « troys teigneux et un pelé de legistes » (ibid.). Et 
quand il tombe « amoureux » (ibid.) en Avignon, c’est bien rapidement « car les femmes y jouent 
volontiers du serrecropiere » (ibid.). C’est dans ce contexte de joyeuse tournée universitaire, alors 
que Pantagruel est bien loin du « personnaige studieux » aux facultés naturelles suspendues et 
aux sens extérieurs abolis que décrit Rondibilis dans le chapitre 31 du Tiers livre19, qu’intervient 
pour la première fois Epistemon, « son pedagogue » (p. 88), qui sera aussi son compagnon de 
fortune et d’armes. Le premier geste d’Epistemon consiste à éloigner son disciple des tentations 
charnelles ; il le tire d’Avignon pour le replonger dans le grand mouvement des voyages 
éudiants : Valence, Angers, Bourges, où le géant semble enfin s’arrêter à l’étude du droit, 
Orléans, où il devient expert en jeu de paume.  

Cet esprit estudiantin, joyeux et ludique va animer la compagnie des fidèles de 
Pantagruel, qui se forme petit à petit, au gré des déplacements et des rencontres. En ce sens, 
Pantagruel va écouter le conseil de son père : « Revere tes precepteurs, fuis les compaignies de 
gens esquelz tu ne veulx point resembler » (chap. 8, p. 124). Il faut s’arrêter sur les termes 
compagnie et compagnon qui reviennent dans ces chapitres 5 et 8, où se constitue une première 
forme, assez libre, de sociabilité avec les écoliers, que le précepteur, puis le père, s’empressent 
de corriger en lui donnant une orientation : fuir les jeux érotiques, qui éloignent de l’étude, et 
les personnalités rébarbatives. Pantagruel va, au gré de ses pérégrinations, élire un groupe 
d’hommes avec lesquels il souhaite « partager le pain » selon l’étymologie de compagnon, cum 
panis. En ce sens, le chapitre IX, relatant la rencontre de Panurge, constitue un éloge généreux 
et malicieux des origines du terme compagnon : en quatorze langues différentes, l’ami et 
compagnon Panurge, élu au premier regard, déploie sa demande de pitance, aboutissant à une 
requête limpide en sa « langue naturelle et maternelle », de Touraine : « pour ceste heure j’ay 
necessité bien urgente de repaistre : dentz aiguës, ventre vuyde, gorge seiche, appetit strident » 
(p. 136). C’est dans ce même chapitre que sont nommés pour la première fois Eusthènes et 

                                                 
19 TL, XXXI, p. 755.  



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
9 

 
Carpalim, qui complètent la troupe des gens auxquels le jeune prince veut ressembler. 
Epistemon, Eusthènes, Carpalim et Panurge, comme Pantagruel portent des noms dont 
l’étymologie grecque informent l’ethos : epistêmôn, celui qui sait, le savant, eusthénès le bien 
fort, karpalimos, l’agile, le rapide, panourgos, l’apte à tout. Cette construction onomastique crée 
un effet de miroir entre les compagnons ; leur nomination traduit un acte de foi humaniste en 
la pratique du grec et répond aux enseignements de Gargantua associant la connaissance du grec 
au savoir véritable.  

Répondant aux admonestations paternelles, les choix de Pantagruel se portent sur une 
communauté très restreinte d’élus, dont les noms mêmes portent les couleurs des premiers 
hellénistes. Rabelais met ainsi en abyme son expérience de la sodalité intellectuelle des débuts 
de l’humanisme français. Panurge, en dépit de son allure de « cueilleur de pommes » (p. 126) se 
révèle un polyglotte virtuose, notamment en tant que locuteur grec, tandis que Carpalim, 
pourtant simple « laquais de Pantagruel », comprend lui aussi le grec (chap. 9, p. 134). Ces 
caractéristiques ne sont pas anodines, elles indiquent que la compétence linguistique, et 
singulièrement la maîtrise du grec, constitue un critère décisif d’appartenance au groupe. Ce 
petit cercle d’hommes représente ainsi, transposé dans la fiction, la communauté masculine des 
humanistae historiques partageant le même « pain intellectuel » et nourris des « lettres 
Grecques » (p. 120). Dès lors, la quête chevaleresque et les batailles épiques parodiées dans cette 
geste héroï-comique peuvent être lues comme des allégories des combats humanistes, menés 
sur le terrain du savoir, de la langue et de l’interprétation. Les termes compaignons et 
compaignie, récurrents dans le récit, appartiennent en effet au lexique traditionnel de l’épopée 
et du roman chevaleresque – on les rencontre fréquemment dans la Chanson de Roland, chez 
Chrétien de Troyes et dans leurs continuations. Rabelais colore son œuvre de cette teinte 
lexicale20 typique des genres épiques et chevaleresques, mais il déplace la masculinité 
chevaleresque et martiale sur le terrain de la masculinité savante.  

L’on pourrait lire dans cette brigade fictive, placée sous l’étendard du grec, une 
préfiguration, en prose et sur un mode burlesque, de la confrérie historique et poétique inspirée 
par l’helléniste Jean Dorat et que Pierre de Ronsard associera à la Pléiade des sept poètes 
alexandrins du IIIe siècle avant notre ère. La petite troupe pantagruélique anticipe ainsi, sur un 
mode carnavalesque et fictionnel, l’idéal humaniste d’une élite lettrée masculine soudée par la 
pratique des langues anciennes et par la conscience aiguë d’appartenir à une communauté 
d’exception. Si l’on compte le chroniqueur Alcofribas Nasier – bon compagnon s’il en est, capable 
de circuler librement dans sa propre chronique et d’en infléchir la perspective – on dénombre 
six membres dans cette brigade. Il en manque donc un pour parfaire le chiffre symbolique : ce 
serait l’auteur lui-même, figure absente mais omniprésente, marionnettiste sous-jacent et 
helléniste fervent, qui orchestre cette sodalité savante tout en se tenant légèrement en retrait. 
Par ce jeu de dédoublement et d’effacement21, Rabelais inscrit sa propre posture d’humaniste 
dans la fiction, tout en laissant affleurer, sous le rire et la parodie, l’idéal d’une fraternité lettrée 
exclusivement masculine. 

Cette brigade pantagruélique ne se définit donc pas seulement par la camaraderie, mais 
par une économie symbolique de l’entre-soi masculin. Le compagnonnage, tel qu’il est mis en 
scène, repose sur un triple partage : partage du pain, partage du savoir, partage de la parole. Or 
ces trois modalités de la communauté excluent structurellement toute altérité féminine. Les 
femmes ne sont ni partenaires de table, ni interlocutrices savantes, ni destinataires d’une parole 
dialogique ; elles sont tenues à distance, contournées, réifiées, ou réduites à des figures 
d’entrave, de tentation ou de dégradation. La brigade se constitue ainsi par un processus de 

                                                 
20 L’isotopie du compagnonnage est largement déployée dans le corpus, comme l’atteste la base Frantext : compagnie 

compaignie compaignies (9 attestations) ; compaignon compaignons compaing (34 occurrences).  
21 Voir Ariane Bayle, « D’Alcofribas Nasier à François Rabelais : différer et promettre », La pseudonymie dans la 

littérature française, éd. David Martens, Presses universitaires de Rennes, 2017. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
10 

 
sélection négative autant que positive ; elle choisit ses pairs, mais elle se définit aussi par ce 
qu’elle rejette. De ce point de vue, la sociabilité pantagruélique relève de l’homosocialité au sens 
fort : un espace où les hommes se reconnaissent entre eux, s’évaluent, s’éprouvent, se forment 
et se valident mutuellement. Le rire, la grivoiserie, la joute verbale et la surenchère obscène 
fonctionnent comme des rites d’intégration, des épreuves de connivence. Être bon compagnon, 
c’est savoir rire des mêmes choses, manier les mêmes langues, partager les mêmes références et 
accepter les mêmes débordements. Cette masculinité n’est pas tant fondée sur la domination 
directe (seul Panurge la pratique véritablement) que sur la cooptation, sur l’adhésion22 à un code 
implicite qui conjugue érudition, licence et mobilité. En cela, la brigade pantagruélique apparaît 
comme un miroir déformant mais révélateur des premières communautés humanistes : sociétés 
d’hommes lettrés, circulant entre universités, correspondants assidus, lecteurs passionnés des 
textes antiques, parfois aussi enclins à cultiver une sociabilité festive, potache, voire cruelle23. 
Rabelais transpose dans la fiction cette expérience, en la grossissant jusqu’à la caricature. La 
masculinité savante qu’il met en scène se veut joyeuse, libre et inventive ; elle n’en demeure pas 
moins fermée, autoréférentielle et peu disposée à accueillir une altérité qui viendrait en troubler 
l’équilibre. C’est pourquoi cette brigade, si elle constitue sans doute le noyau le plus stable et le 
plus séduisant de la masculinité pantagruélique, en révèle aussi les tensions internes.  

La constitution de la brigade pantagruélique ne saurait toutefois être pleinement 
comprise sans prendre en compte le registre épique dans lequel elle s’inscrit explicitement à 
partir du chapitre 23 de Pantagruel. À mesure que le récit bascule vers la geste guerrière – guerre 
contre les Dipsodes, affrontements collectifs, hauts faits et trophées – Rabelais convoque tout 
un imaginaire héroïque traditionnellement associé à la virilité : grandeur des corps, violence des 
combats, exaltation des prouesses, célébration de la victoire et fixation mémorielle des exploits. 
La page de titre elle-même annonce cette inflexion en promettant les « faictz et prouesses 
espoventables » de Pantagruel, inscrivant d’emblée le texte dans l’horizon d’attente de l’épopée. 
Le lexique, les motifs et la structure narrative empruntent alors largement au fonds 
chevaleresque et épique médiéval : récits de batailles rangées (la subtile déconfiture du chap. 25), 
descriptions hyperboliques des corps (le duel du chap. 29) et des forces en présence (le catalogue 
épique dressé par le prisonnier au chap. 26), individualisation des héros (puissance merveilleuse 
de l’urine pantagruélique, chap. 28), exaltation de la bravoure et mise en scène de trophées 
destinés à pérenniser la mémoire des victoires (chap. 27). Les compagnons forment une 
minuscule armée soudée autour de leur prince géant, animée par la fidélité au chef et par une 
solidarité virile qui rappelle les fraternités guerrières de la chanson de geste. Le vocabulaire de 
la compagnie, déjà présent dans les chapitres de formation estudiantine, trouve ici son plein 

                                                 
22 Sur la question, primordiale, de l’adhésion de l’ensemble du groupe à chaque choix individuel et de la capacité à 

renchérir après une saillie ou une invention, on remarquera la récurrence du sourire ou du rire complices, de 
même que du verbe consentir, marquant un plein acquiescement et la cohérence parfaite du cercle des amis :  
« Et le bon Pantagruel ryoit à tout » (chap. 26, p. 272, à l’écoute des propos paillards de ses apostoles se 
réjouissant du droit de prise sur les corps des « putains » d’Anarche) ; « À ce commencza Epistemon soubrire et 
dist : Il n’est umbre que [...] » (chap. 27, p. 278) ; « À quoy voluntiers consentit Pantagruel et veit le mystere, 
lequel il trouva fort beau et nouveau » (chap. 22, p. 246) ; « À quoy consentit voluntiers Pantagruel » (chap. 23, 
p. 250, à propos du récit étiologique des lieues en France, si nombreuses en raison de la voracité sexuelle des 
jeunes garces picardes et des beaux jeunes galants parisiens, qui biscotent, fanfreluchent et belinent à tout bout 
de champ – Panurge précisant dans une parenthèse ironique que seuls les hommes peuvent se lasser de cette 
frénésie sexuelle, les femmes demeurant, quant à elles, insatiables). 

23 Les sociétés et confréries joyeuses, que l’on appelle aussi abbayes de jeunesse, rassemblent en communautés 
ludiques des jeunes hommes généralement encore célibataires qui renversent le modèle dominant en parodiant 
les assemblées et les cérémonies d’institutions sérieuses. On peut penser aux sociétés françaises de la Mère Sotte 
à Paris, des Cornards à Rouen, de la Mère Folle à Dijon ; aux sociétés italiennes des Intronati (les hébétés) de 
Sienne, des Confusi de Bologne, des Dispersi de Brescia, des Rozzi (frustes, incultes) de Sienne, des Oziosi 
(oiseux) de Naples ; à la société russe des Ignorants de Saint Pétersbourg. Sur ce point, voir les articles de Katja 
Gvozdeva, d’Elena Gretchanaia et d’Alexandre Stroev, dans le volume Savoirs ludiques. Pratiques de 
divertissement et émergence d’institutions, doctrines et disciplines dans l’Europe moderne, Paris, Champion, 2014. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
11 

 
déploiement martial, faisant basculer l’homosocialité savante vers une homosocialité 
combattante, bien que décalée. 

Du fait l’intention parodique de l’auteur, l’irruption de l’épique ne produit pas l’effet 
attendu en contexte martial. Les combats sont systématiquement détournés, dégonflés, vidés de 
leur solennité ; la violence se fait grotesque, les armes sont remplacées par des substituts et les 
ennemis écrasés moins par la noblesse du geste que par l’excès et l’accident risibles. 
L’affrontement avec Loup Garou, avatar comique de Polyphème, illustre parfaitement cette 
dégradation : la figure du monstre effroyable s’effondre dans une chute ridicule, telle « une 
grenoille » (p. 304), entraînant avec lui un petit bestiaire domestique – « un chat bruslé, une 
chatte mouillée, une canne petiere et un oison bridé » (p. 304) – qui annule la terreur attendue 
par une ironie triviale. De même, les trophées érigés à l’issue des combats, celui de Pantagruel 
(marqué par l’esprit renardien24) comme celui de Panurge, relèvent de la parodie des 
monuments héroïques. Ils enregistrent moins la grandeur des exploits que leur absurdité, leur 
disproportion ou leur dimension obscène. La virilité épique est ainsi constamment désamorcée 
par la grivoiserie, la scatologie et la ruse panurgienne, qui déplacent la valeur du courage vers 
celle de l’ingéniosité rusée, héritée de Renart. Dans ce cadre, la brigade pantagruélique apparaît 
comme une communauté masculine prise dans une tension permanente : elle emprunte ses 
formes à l’épopée, mais en sape méthodiquement les fondements axiologiques. La masculinité y 
est certes exaltée, démultipliée, rendue spectaculaire, mais cette mise en spectacle même la rend 
instable, poreuse, propre à basculer vers le ridicule ou le bestial. L’épopée passée au crible des 
registres héroï-comique et burlesque ne fonctionne pas comme un dispositif de légitimation 
virile, mais comme un opérateur critique : la puissance masculine n’y persiste qu’en acceptant 
d’être traversée par le rire. 

L’hégémonie de l’agentivité masculine 

La cohésion de la brigade pantagruélique trouve son plein déploiement dans les derniers 
chapitres de Pantagruel, lorsque le récit bascule résolument dans le registre épique. La guerre 
contre les Dipsodes mobilise un imaginaire héroïque qui, malgré sa tonalité parodique, confère 
à la compagnie une place centrale dans l’économie de l’action. L’épopée, même infléchie par le 
rire, demeure en effet un genre fondamentalement agentif : elle distribue les rôles, sélectionne 
les sujets de l’action et désigne ceux qui font l’histoire. Or, dans Pantagruel, cette agentivité25 est 
intégralement monopolisée par des figures masculines. La page de titre l’annonce sans 
ambiguïté : Pantagruel roy des Dipsodes restitué à son naturel avec ses faictz et prouesses 
espoventables. Le récit est d’emblée placé sous le signe d’une geste masculine, centrée sur les 
actions d’un héros et de ses compagnons, conformément aux caractéristiques génériques de la 
vita héroïque. Cette orientation est confirmée par l’analyse des rubriques narratives, qui 
assignent systématiquement aux hommes la fonction de sujets de l’action. Pantagruel, treize fois 
sujet des titres narratifs, est montré agissant, se déplaçant, faisant des rencontres, jugeant et 
triomphant : « Comment Pantagruel rencontra un Limosin », « Comment Pantagruel vint à 
Paris », « Comment Pantagruel [...] receu letres », « Comment Pantagruel trouva Panurge » 

                                                 
24 La présence du proverbe médiéval « Engin mieux vaut que force » dans les carmes de Pantagruel évoque le Roman 

de Renart. Et l’on trouve, en effet, dans l’épisode « Chantecler, Mésange et Tibert » de la branche VIIa (selon 
l’ordre adopté par l’édition d’Armand Strubel), cette expression ainsi que la rime force / écorce : « Poor a de 
perdre s’escorce / Se plus ne vaut engien que force. / Molt doute a perdre sa jonelle, / S’auques ne li vaut sa 
favele » (Roman de Renart, branche VIIa « Chantecler, Mésange et Tibert », éd. Armand Strubel, Paris, Gallimard, 
1998, p. 271, v. 611-614). La traduction de Dominique Boutet est la suivante : « Il a peur de perdre sa peau, à moins 
que la ruse ne triomphe de la force. Il craint fort d’y laisser sa pelisse si sa rhétorique ne lui est pas de quelque 
secours ». 

25 L’agentivité, néologisme calqué sur l’anglais agency, désigne la capacité d’un individu ou d’un groupe à agir de 
manière autonome, à déployer des actions intentionnelles et à produire des effets sur le monde, plutôt que de 
les subir. Elle implique la possibilité de faire des choix, d’influencer son environnement et d’être reconnu comme 
acteur ou actrice de ses propres actions. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
12 

 
« Comment Pantagruel [...] jugea une controverse », « Comment Pantagruel donna sentence », 
« Comment Pantagruel partit de Paris », « Comment Pantagruel eut victoire bien estrangement », 
ou encore « Comment Pantagruel defit les trois cens géants armés de pierre de taille et Loup Garou 
leur capitaine ». Même la maladie du géant devient un événement digne d’être narré – 
« Comment Pantagruel fut malade » – preuve que l’agentivité masculine inclut jusqu’aux 
atteintes du corps, pourvu qu’elles participent de la biographie héroïque. À côté du prince, 
Panurge apparaît comme le premier des compagnons. Sept chapitres lui confèrent explicitement 
le statut de sujet narratif : « Comment Panurge racompte », « Comment Panurge enseigne », 
« Comment Panurge guaignoyt », « Comment Panurge feist quinaud l’Angloys », « Comment 
Panurge feut amoureux », « Comment Panurge feist un tour ». Ces titres signalent une délégation 
de l’agentivité, depuis le prince vers son alter ego, ce qui redistribue l’hégémonie masculine à 
l’intérieur du groupe des pairs. Epistemon, plus marginalement, accède lui aussi à ce statut, dans 
le titre du chapitre 30 : « Comment Epistemon fut guéri », tandis que la compagnie 
pantagruélique peut être dotée d’une agentivité collective dans des chapitres tels que « Comment 
Panurge, Carpalim, Eusthenes, Epistemon, compaignons de Pantagruel, desconfirent six cens 
soixante chevaliers bien subtilement » ou « Comment Pantagruel et ses compagnons estoient 
faschez de manger chair ». Même les personnages secondaires investis d’une parole ou d’un rôle 
conflictuel demeurent masculins : « Comment les seigneurs de Baisecul et de Humevesne 
plaidoient », « Comment le seigneur de Humevesne plaidoit », « Comment un grand clerc 
d’Angleterre vouloit arguer contre Pantagruel », « Comment Thaumaste raconte ». À l’inverse, 
aucune femme n’accède jamais à la position de sujet de chapitre. L’agentivité narrative leur est 
refusée à la racine : aucune ne combat, ne juge, n’enseigne, ne décide, ne dialogue, ne raconte 
ou n’écrit, exceptions faites des putains de l’armée d’Anarche (chap. 26), de la haute dame de 
Paris (chap. 21-22) et de la dame à l’anneau (chap. 24), mais ces mentions relèvent de la plus 
grande dégradation grotesque, marquant également la dame hébraïsante de Pantagruel, en 
raison de l’ambivalence typique de l’anneau en contexte farcesque26. Cette exclusion se manifeste 
dès le prologue, où Alcofribas Nasier s’adresse explicitement à un auditoire masculin : « Tres 
illustres et treschevaleureux champions, gentilshommes, et aultres, qui voluntiers vous adonnez à 
toutes gentillesses et honnestetez » (p. 46). Les « dames et damoiselles » ne sont mentionnées 
qu’en position seconde, comme simples réceptrices des « beaulx et longs narrez » (ibid.). 
L’hégémonie masculine s’établit ainsi à la fois au niveau diégétique et métadiégétique : les 

                                                 
26 Voir TL, XXVIII, p. 741-743 : « Je t’en prie (dist Panurge) couillon velouté. Or diz mon amy. Prens (dist frere Jan) 

l’anneau de Hans Carüel grand lapidaire du Roy de Melinde. Hans Carüel estoit home docte, expert, studieux, 
home de bien, de bon sens, de bon jugement, debonnaire, charitable, aulmonsnier, philosophe : joyeulx au reste, 
bon compaignon, et raillart, si oncques en feut : ventru quelque peu, branslant de teste, et aulcunement mal aisé 
de sa persone. Sus ses vieulx jours il espousa la fille du baillif Concordat, jeune, belle, frisque, guallante, 
advenente, gratieuse par trop envers ses voisins et serviteurs. Dont advint en succession de quelques 
hebdomades, qu’il en devint jalous, comme un Tigre : et entra en soubson, qu’elle se faisoit tabourer les fesses 
d’ailleurs. Pour a la quelle chose obvier, luy faisoit tout plein de beaulx comptes touchant les desolations 
advenues par adultere : luy lisoit souvent la legende des preudes femmes : la preschoit de pudicité, luy feist un 
livre des louanges de fidelité conjugale, detestant fort et ferme la meschanceté des ribauldes mariées : et luy 
donna un beau carcan tout couvert de Sapphyrs orientaulx. Ce non obstant, il la voioyt tant deliberée, et de 
bonne chere avecques ses voisins, que de plus en plus croissoit sa jalousie. Une nuyct entre les aultres estant 
avecques elle couché en telles passions, songea qu’il parloit au diable et qu’il luy comptoit ses doleances. Le 
diable le reconfortoit, et luy mist un anneau on maistre doigt disant. Je te donne cestuy anneau : tandis que 
l’auras on doigt, ta femme ne sera d’aultruy charnellement congneue sans ton sceu et consentement. Grand 
mercy (dist monsieur le diable. Je renye Mahon, si jamais on me l’oste du doigt. Le diable disparut : Hans Carüel 
tout joyeulx s’esveigla, et trouva qu’il avoit le doigt on comment a nom ? de sa femme. Je oubliois a compter 
comment sa femme le sentent, reculloit le cul arriere, comme disant ouy nenny, ce n’est ce qu’il y fault mettre. 
et lors sembloit a Hans Carüel : qu’on luy voulust desrobber son anneau. N’est ce remede infallible ? A cestuy 
exemple faiz, si me croys, que continuellement tu ayez l’anneau de ta femme on doigt. Icy feut fin et du propous 
et du chemin. » 

 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
13 

 
hommes agissent dans l’histoire, et ce sont encore des hommes qui lisent, comprennent et 
légitiment cette histoire. 

Lorsque les femmes apparaissent dans la fiction, c’est précisément en tant que privées 
d’agentivité. La « vieille sempiterneuse » est muette, évanouie, livrée aux violences répétées du 
renard panurgien, décrites avec une cruauté redoublée par l’ironie du narrateur (chap. 15, p.  182 
et 184). La haute dame de Paris, dans les chapitres 21 et 22, est dotée des attributs de la domina 
courtoise pour mieux être dégradée et humiliée ; elle est « couverte de la race » panurgienne, 
culbutée et compissée par une horde de chiens, incarnation démultipliée de la masculinité 
diabolique du trickster. Dans les deux seuls cas où les femmes accèdent à une véritable visibilité 
narrative, elles ne deviennent jamais des agents de l’action, mais des surfaces d’inscription de 
l’excès masculin, objets de bestialité, de mutilation et de supplice. 

Ainsi, l’hégémonie de l’agentivité masculine apparaît comme un principe structurant de 
Pantagruel. Elle ne se limite ni à l’omniprésence des corps mâles ni à la saturation lexicale de la 
masculinité, mais s’enracine dans une organisation profonde du récit qui réserve l’initiative, le 
mouvement, la décision et la mémoire aux seuls hommes. La masculinité s’y définit moins 
comme simple attribut corporel que comme puissance d’agir, comme capacité exclusive à 
produire des effets sur le monde et sur autrui. C’est cette confiscation systématique de l’action 
– plus encore que la mâle exubérance ou la grivoiserie – qui donne à l’univers pantagruélique 
son visage profondément masculin et justifie de parler, à propos de Pantagruel, d’une hégémonie 
de l’agentivité masculine. 

LA VIRILITÉ MISE À MAL 

La parodie de l’héroïque 

Si Pantagruel se déploie dans un univers saturé de marques de masculinité – surenchère 
phallique, camaraderie virile, performances obscènes – il n’en demeure pas moins que la virilité, 
entendue comme idéal éthique, moral et martial, y est profondément mise en crise. À la 
différence de la masculinité, qui relève d’un régime corporel et pulsionnel, la virilité entendue 
en son sens axiologique constitue à la Renaissance un modèle normatif exigeant, imposant une 
posture à la fois physique, morale et rhétorique. Comme l’a montré Daniele Maira, la virilité se 
définit par un ensemble de qualités stabilisées : force et fermeté morales, maîtrise de soi, activité 
physique et corps tonique, héroïsme militaire, courage, honneur, parole musclée, vigueur 
sexuelle27. Elle constitue un idéal de perfection à la fois politique et anthropologique, qui peut 
être ressenti comme une injonction anxiogène28 tant il est difficilement atteignable dans sa 
totalité. Or, dans Pantagruel, cet idéal viril est constamment déplacé. Le lexique même de la 
virilité y est étonnamment discret. Le terme viril n’est attesté qu’une seule fois (« en mon âge 

                                                 
27 Voir Daniele Maira, « Mol et féminin : la fabrique du vir effeminatus dans la première modernité », Mollesses 

renaissantes. Défaillances et assouplissement du masculin, dir. Daniele Maira, Freya Baur et Teodoro Patera, 2021, 
p. 12. 

28 Voir Kathleen Perry Long (dir.), High anxiety : masculinity in crisis in early modern France, Kirksville, Missouri, 
Truman State University Press, 2002. Ce volume collectif met en lumière l’instabilité profonde des normes 
masculines dans la France des XVIᵉ et XVIIᵉ siècles. L’ouvrage montre que la virilité humaniste – fondée sur la 
maîtrise de soi, la constance morale, la vigueur corporelle et l’héroïsme civique – constitue un idéal normatif 
difficilement tenable dans un contexte marqué par les critiques évangéliques, par les guerres de Religion, par la 
crise des autorités politiques et théologiques, par les mutations du savoir médical et par l’essor du scepticisme. 
À travers des analyses littéraires, médicales et satiriques (Labé, Montaigne, Ronsard, Jacques Duval, Molière, 
corpus de blasons anatomiques, de facéties, de discours sur la sexualité et la maladie), les contributions 
soulignent que la masculinité apparaît comme une construction culturelle fragile, traversée par des angoisses 
liées à la performance sexuelle, à la vulnérabilité du corps, à la peur de l’impuissance et à la crainte de la 
domination féminine. Le rire, la satire et l’hypersexualisation du corps masculin fonctionnent alors comme des 
réponses compensatoires à une virilité vécue sur le mode de l’injonction anxiogène et de la défaillance possible. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
14 

 
viril29 », chap. 8, p. 118), et l’adverbe virilement n’apparaît qu’en un point précis, dans l’épisode 
burlesque des seigneurs de Baisecul et d’Humevesne : « ledict Du Douhet tint au contraire 
virilement30, contendent que Pantagruel avoit bien dict » (chap. 10, p. 144). Cette rareté lexicale 
contraste fortement avec la prolifération des marqueurs de masculinité corporelle et suggère un 
décalage entre exhibition masculine et vertu virile. 

La geste pantagruélique s’inscrit dans une tradition épique et chevaleresque, dont les 
codes sont systématiquement renversés, selon la logique de la parodie. Les combats, les 
chevauchées, les affrontements sont dégonflés par une poétique du burlesque et de la chute : 
glissades sur la vase, prises au lacs, incendies grotesques, déluges urinaires, pièges dérisoires, le 
tout dans une joyeuse atmosphère d’irréalité, d’invraisemblance et d’incohérence. La prouesse 
martiale se dissout dans une mécanique farcesque humiliante pour les antagonistes, et grisante 
pour les compagnons et l’auditoire. La guerre contre les Dipsodes, qui constitue le grand épisode 
martial de Pantagruel, relève d’une poétique résolument anti-héroïque. Rabelais y déconstruit 
méthodiquement les structures de l’épopée et du roman de chevalerie en s’attaquant à l’un de 
leurs emblèmes les plus structurants : le cheval. Dans toute la tradition héroïque, de l’épopée 
antique aux romans arthuriens, jusqu’à l’Orlando furioso de l’Arioste, la figure du miles est 
indissociable de sa monture, l’equus, qui prolonge sa puissance31, fonde sa noblesse et inscrit son 
action dans le registre du gravis stylus. La roue de Virgile32 associe explicitement le style élevé 
au soldat et au cheval, animal noble par excellence. Or, dans la guerre pantagruélique, les héros 
sont à pied. Pantagruel et ses compagnons ne forment pas une cavalerie, mais une troupe 
pédestre. La seule véritable cavalerie est celle des ennemis : les « six cens soixante chevaliers » 
dipsodes, qui incarnent une survivance grotesque du modèle héroïque traditionnel. Mais cette 
charge est aussitôt neutralisée par un stratagème burlesque : Panurge, épaulé par ses acolytes, 
tend des lacs qui entravent les chevaux, précipitent les cavaliers à terre et les livre à l’incendie 
panurgien. La prouesse martiale est remplacée par une scène de piégeage, la bataille par une 
battue, organisée autour de deux grandes cordes dissimulées sous la terre et fixées sur le tillac 
du navire, d’un « fais de paille », d’une « botte de pouldre de canon » et d’une « migraine de 
feu » (chap. 25, p. 262). 

Ce renversement se prolonge dans l’épisode de la course de Carpalim. La chasse, activité 
aristocratique par excellence, traditionnellement associée au cheval, devient une poursuite à 
pied, frénétique et miraculeuse. Carpalim est alors moins présenté en veneur qu’en coureur ; sa 

                                                 
29 L’expression « âge viril » renvoie, dans l’horizon humaniste, à l’âge de la pleine maturité masculine, associé à 

l’accomplissement physique, moral et social de l’homme, conformément à l’idéal antique de la virilitas (force, 
maîtrise de soi, courage, autorité). Elle désigne moins un âge biologique qu’un seuil symbolique d’accès à la 
pleine dignité masculine. On peut la rapprocher, par contraste, de la formule moderne de Michel Leiris, L’Âge 
d’homme (1939), qui déconstruit précisément ce modèle. À la différence de l’« âge viril » humaniste supposant 
une stabilité identitaire et une plénitude morale (du moins, selon une certaine lecture de cette lettre), « l’âge 
d’homme » leirisien se présente comme une enquête inquiète, introspective et désenchantée sur les failles, les 
peurs et les contradictions constitutives du sujet masculin. 

30 Myriam Marrache-Gouraud translate l’adverbe virilement par la locution « avec vigueur » (P, X, p. 80). Le 
Dictionnaire du moyen français donne en effet la signification suivant de virilement : « d’une manière virile, avec 
vigueur, avec courage », dans un emploi qui relève moins de la masculinité corporelle que d’une vertu morale et 
active ; il s’agit de « besongnier virilement », de « resister virilement », d’« obeïr virilement », de « conforter 
virilement », ou encore de « défendre virilement ce qui appartient à justice » (exemples tirés du DMF). L’adverbe 
renvoie ainsi à un idéal de fermeté, d’endurance et de vaillance, inscrit dans une éthique de l’action et de la 
constance, elle-même héritée de la virilitas antique et chrétienne. Virilement relève d’un registre axiologique, 
associant la vigueur physique à la force morale et à l’énergie de l’âme. 

31 Voir Daniel Roche, La culture équestre occidentale XVIe-XIXe siècle. II. La gloire et la puissance, Paris, Fayard, 2011. 
32 Afin de répartir les différents styles, qui correspondent à différents genres et registres littéraires, les théoriciens 

médiévaux ont établi ce qu’on appelle, d’après la Parisiana Poetria (ca 1220) de Jean de Garlande, la « Virgilis 
rotta ». À chaque grande œuvre du poète latin Virgile correspondent un style et des caractéristiques. Le gravis 
stylus (style élevé) renvoie à l’Énéide et au genre héroïque ; le mediocris stylus (style moyen) aux Géorgiques et 
au monde rustique ; l’humilis stylus (style bas) aux Bucoliques et aux discours amoureux. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
15 

 
performance ressortit moins à la chasse noble qu’à la capture carnavalesque33. La virilité se voit 
ainsi ramenée à une pure dépense corporelle. Plus radicalement encore, les chevaux ennemis 
sont détruits : incendiés, carbonisés, transformés en nourriture. Le destrier épique se meut en 
viande rôtie : « Je vous voys apporter icy une cuysse de ces chevaulx que avons faict brusler, elle 
sera bien assez rostie » (chap. 25, p. 264). L’animal emblématique du gravis stylus est recyclé 
dans l’économie de la ripaille. Rabelais fait ainsi tourner à rebours la roue de Virgile : le style 
élevé chute dans le style bas, le soldat devient farceur, le cheval chair. L’effacement symbolique 
du cheval signe le démantèlement de l’héroïsme viril. La guerre pantagruélique ne célèbre ni la 
prouesse, ni la noblesse, ni la domination chevaleresque ; elle exhibe au contraire une 
masculinité de la ruse, de la course, du piège et de la voracité. Épopée sans monture, elle met en 
scène un héroïsme vidé de ses emblèmes et de ses valeurs, et consacre la faillite du modèle viril 
traditionnel. 

La logique de rabaissement affecte l’ensemble de la geste. Panurge, compagnon principal 
du géant, incarne une figure d’anti-héros : trickster34 obscène, escroc, jouisseur, lâche, il 
détourne la grandeur héroïque vers la ruse, la cruauté ludique et la vengeance burlesque. Ses 
chevauchées obscènes (la meute de chiens lancée sur la dame de Paris), ses mauvais tours 
(décrits par le menu dans le chap. 16), ses théâtres de la cruauté (les murailles de cons, la 
bestialité du Renard à la « bonne quehue et longue », les mariages forcés, les incendies et les 
déluges provoqués) relèvent exactement de ce type dessiné par Paul Radin qui a été traduit par 
« fripon divin » et qui traverse les figures de Renart, de Trubert et d’Ulespiegle35. Dans ces cas, 
la virilité (dans son acception première de « caractères physiques de l’homme adulte ») ne côtoie 
en rien la morale, mais condense une puissance masculine de nuisance jubilatoire. La relation 
même entre Pantagruel et Panurge contribue à la mise en crise du modèle viril. Le géant, figure 

                                                 
33 La poursuite à pied du chevreuil par Gymnaste et tous les animaux qu’il attrape au vol évoquent la tradition du 

reynage décrite par Emmanuel Le Roy Ladurie dans son étude du carnaval de Romans (Le Carnaval de Romans 
De la Chandeleur au mercredi des Cendres 1579-1580, Paris, Gallimard, 1979). En effet, toute instauration de 
reynage (royaume de Carnaval) commence par la poursuite d’un animal. Le meilleur coureur est institué roi du 
reynage et les suivants ses sujets. Ceci est suivi d’une grande chère et de réjouissances. Dans le texte de Rabelais, 
la prise des chevaux tels des lapins, puis du chevreuil et de divers gibiers peut évoquer ce rituel, d’autant plus 
que ces épisodes sont couronnés par l’établissement d’un trophée guerrier et de son pastiche cynégétique. 
Emmanuel Leroy Ladurie, Le Carnaval de Romans De la Chandeleur au mercredi des Cendres 1579-1580, Paris, 
Gallimard, 1979. 

34 Voir Paul Radin, The Trickster. A Study in American Indian Mythology (New York, Schocken Books, 1956). La figure 
du « trickster » y est analysée comme un personnage mythologique fondamental, liminal et transgressif, à la fois 
rusé et ridicule, créateur et destructeur, mû par la faim, le désir et l’errance. Le trickster incarne une énergie 
pulsionnelle amorale qui met en crise les normes sociales et les valeurs héroïques, et révèle, par le rire et la 
transgression, la part la plus violente de l’humain. 

35 La construction de Panurge procède d’un montage de traditions littéraires européennes que Rabelais recompose 
sans l’y réduire. Comme l’a montré Myriam Marrache-Gouraud (« Hors toute intimidation » Panurge ou la parole 
singulière, Genève, Droz, 2003, chapitre sur la gueuserie, p. 271 sq.), le personnage hérite de la figure du gueux et 
du fripon (Cingar, Margutte, Ulespiegle), du fou et du trickster, et annonce le picaro espagnol. La rabelaisante, 
en revanche, s’arrête rapidement sur l’héritage renardien et ne mobilise pas la figure de Trubert. Renart et 
Trubert incarnent une tradition du trompeur violent, cruel et transgressif. Le Roman de Renart multiplie les 
scènes de mutilation, de viol, de bastonnades et de supplices, où la ruse se double d’une brutalité sans frein, 
exercée contre les corps et les institutions. De même, Trubert est un imposteur féroce, dont les mystifications 
s’accompagnent de violences physiques, de sévices et de viols, qui relèvent d’une poétique du scandale et de la 
transgression absolue. Voir Corinne Pierreville, « Le déguisement dans Trubert : l’identité en question », Le 
Moyen Age, 2008/2, Tome CXIV, p. 315 à 334, p. 334 : « Tour à tour vilain nice, charpentier, médecin, écuyer, 
chevalier, jeune pucelle effarouchée, duc, roi, reine, démon aux multiples visages, acteur, meneur de jeu, et enfin 
spectateur, Trubert n’en finit pas de se soustraire à l’analyse afin que triomphe sa seule liberté. Si le personnage 
reste en définitive opaque, ses aventures mettent en lumière les failles de la société féodale et contribuent à une 
satire féroce de ses actants, de ses croyances et de ses fondements moraux ».  Panurge hérite de cette tradition 
noire : comme Renart et Trubert, il pratique une intelligence prédatrice, fondée sur la manipulation verbale, 
l’exploitation des failles sociales et l’art de faire subir à autrui des humiliations spectaculaires. Cette veine relève 
de ce que Charles Mauron a appelé le « comique agressif », voir Psychocritique du genre comique : Aristophane, 
Plaute, Térence, Molière, Paris, José Corti, 1964. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
16 

 
de souveraineté et de puissance, se trouve progressivement soumis à l’autorité de son 
compagnon36, qui impose sa logique de jouissance, de débordement et de transgression. 
L’autorité virile se voit ainsi contaminée par une masculinité anarchique, pulsionnelle et 
amorale. 

La défaillance virile se trouve redoublée par une symbolique alimentaire et généalogique 
placée sous le signe de la mollesse. Le mythe des origines pantagruéliques repose en effet sur la 
consommation des « grosses mesles », nèfles géantes issues d’une terre fructueuse à l’excès. Or 
la nèfle est un fruit paradoxal, dont la consommation est traditionnellement associée à un état 
de pourrissement avancé : elle se mange « blette », à la limite de la décomposition. Le TLFi 
rappelle que « la nèfle est de peu d’agrément : de saveur terne comme de chair ; molle sous la 
dent comme sous le doigt » et l’expression ne prisier une mesple signifie en moyen français « tenir 
pour chose de peu de valeur », connotation conservée dans le sens figuré du terme en français 
moderne. Ce fruit mou, insipide, à la chair flasque, de peu de prix, devient pourtant la matrice 
de la race gigantale. L’origine même de Pantagruel se trouve ainsi placée sous le signe d’une 
mollesse fondatrice37, qui entre en tension avec l’idéal viril de fermeté morale et de corps 
tonique. Le gigantisme pantagruélique se construit dans cette ambivalence : une masculinité 
hypertrophiée issue d’un principe mou et blet. La grandeur des corps procède d’une matière 
dégradée, déjà entamée par le pourrissement, ce qui place la geste dans une logique de genèse 
parodique. La mollesse originaire contamine l’ensemble de l’univers pantagruélique, y compris 
dans sa dimension médicale. La thématisation récurrente de la maladie, en particulier 
vénérienne – vérole, pisse chaude – participe de cette poétique de la défaillance virile. Comme 
l’a montré Jérôme Laubner38, la vérole constitue à la Renaissance une maladie de la virilité, lisible 
comme le châtiment d’une sexualité excessive, et comme une mise en péril de la vigueur 
masculine. Toutefois, chez Rabelais, cette pathologie est investie de manière ambivalente. Les 
vérolés du prologue de Gargantua forment un lectorat joyeux et vital ; la maladie devient signe 
d’une énergie sexuelle débordante, d’une vitalité comique et conquérante39. 

                                                 
36 Après l’épisode des seigneurs de Baisecul et Humevesne (chap. 10-13), Panurge prend définitivement l’ascendant sur 

son maître. Il se fait conteur fascinant dans le passage chez les Turcs (chap. 14), prenant sur lui la parole 
chamarrée, double et traîtresse de Renart ; on retrouve d’ailleurs dans ce passage une formule typique des 
branches renardiennes : « m’en fuys le beau galot » (p. 174). Il étouffe l’exemplum moral de Pantagruel citant 
Plutarque en relatant longuement le « bel exemple » de « Frater Lubinus » (chap. 15, p. 182), à propos des 
murailles de Paris. Il se substitue à son prince face au « grand clerc de Angleterre » (chap. 18, p. 208). Il prend les 
devants face à la lettre courtoise adressée à Pantagruel, déployant tout un arsenal de révélateurs pour faire 
apparaître le message caché (chap. 24, p. 252). Il impose à tous de déconfire à lui tout seul les six-cent-soixante 
chevaliers d’Anarche (chap. 25). Il machine la perte des Dipsodes et des géants en administrant des diurétiques 
à son prince afin que ce dernier noie le camp par ses urines gigantales (chap. 28). Sur la toute-puissance 
rhétorique de Panurge dans Pantagruel, voir Myriam Marrache-Gouraud, « Hors toute intimidation », op. cit., en 
particulier la section sur « L’enthousiasme du conteur », p. 103-116 et le chap. IV de la première partie, « Panurge 
et le narrateur », p. 117 sq. 

37 On peut distinguer dans cette mythologie fondatrice un jeu étymologique et paronymique sur le terme de mesle. 
Le mot renvoie au latin mespilum, « la nèfle » (Pline), fruit dont la consommation est traditionnellement associée 
à l’état blet et au début du pourrissement. Rabelais exploite la proximité phonique de mesle avec les lexèmes 
latins mel, mellis (miel) et mella, ae (eau miellée), qui inscrivent le fruit dans une isotopie de la douceur liquide 
et de la matière amollie. Cette constellation lexicale entre en résonance avec le champ étymologique de mollis 
(mou, tendre), d’où dérive mollitia, « mollesse, état d'une chose encore tendre, qui n'a pas encore toute sa 
fermeté et sa consistance » ; « faiblesse de caractère, manque d'énergie ». Le jeu paronymique entre mesles et 
mol construit ainsi une généalogie burlesque de la race gigantale fondée sur une matière originaire molle, blette 
et déjà entamée par la décomposition, inscrivant la masculinité pantagruélique dans une anthropogenèse 
paradoxale, placée sous le signe d’une mollesse première. 

38 Voir Jérôme Laubner, « La “chair molle” de la vérole : réflexions sur une virilité vérolée », Mollesses renaissantes, 
op. cit., p. 113-131. 

39 Voir Jérôme Laubner, Vénus malade. Représentations de la vérole et des vérolés dans les discours littéraires et 
médicaux en France (1495-1633), Genève, Droz, 2023. Voir en particulier son chapitre sur les « joyeusetés 
véroliques ». 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
17 

 
Cette ambivalence se retrouve dans l’épisode de la pisse chaude de Pantagruel, qui 

constitue la clausule médicale du roman (chap. 33). L’éloge burlesque de l’humanisme médical 
s’y articule avec une dernière exploration de l’intériorité du géant. Lors de la guerre contre 
Anarche, Pantagruel vainc l’armée de son ennemi par un déluge urinaire (chap. 28, p. 290), 
transformant la sécrétion corporelle en instrument de domination guerrière. Uriner, manière 
canine de marquer son territoire, devient ainsi une façon masculine de revendiquer et de 
reconquérir ses terres seigneuriales, dans une logique bestiale assumée, qui rapproche le géant 
des chiens panurgiens. La guerre est gagnée par un fluide impur, non par l’épée, la virilité 
héroïque étant de la sorte remplacée par une masculinité bassement corporelle, au plus proche 
de la bestialité. 

En définitive, Pantagruel met en scène une masculinité triomphante, expansive, obscène 
et allègre, mais une virilité profondément fragilisée. L’idéal humaniste de la virilitas – 
modération, maîtrise de soi, courage, excellence morale – est systématiquement débordé par 
une économie du corps, de la jouissance et du rire. La geste pantagruéline exhibe la défaillance 
constitutive de tout héroïsme, en déployant une anthropologie désarmante de la mollesse, de la 
maladie et de l’excès, enfantant paradoxalement, par les vertus de la catharsis comique, la liberté 
et la joie de la gaillarde équipe et du lecteur benevole.  

L’esprit charivarique 

La mise en crise de la virilité héroïque dans Pantagruel ne se limite pas à la parodie 
épique, elle participe plus largement d’une poétique carnavalesque et charivarique, qui détourne 
les symboles de l’autorité masculine, politique, militaire et religieuse. Rabelais élabore en effet 
son œuvre selon un imaginaire festif profondément enraciné dans les pratiques collectives de la 
fin du Moyen Âge et du début de la Renaissance, où s’élabore une culture du renversement, de 
la dérision et de la transgression ritualisée. La poétique charivarique de Pantagruel relève d’une 
double filiation qu’il importe de distinguer : d’une part, la tradition du rire populaire et 
carnavalesque, telle que l’a théorisée Mikhaïl Bakhtine40 ; d’autre part, la culture spécifique des 
confréries joyeuses de la Renaissance, qui constituent le pendant ludique et parodique des 
institutions savantes et juridiques. Dans son ouvrage fondateur sur Rabelais, Bakhtine a pensé 
les mythologies pantagruéliques comme des émanations du rire de la place publique, héritier des 
fêtes carnavalesques médiévales. Ce rire collectif se caractérise par l’inversion des hiérarchies, la 
profanation des symboles officiels, la glorification du corps grotesque et la suspension provisoire 
des normes sociales. Le carnaval instaure un monde à l’envers où le roi devient fou, où le sacré 
vire à l’obscène et où l’autorité cède le pas à la dérision. Bakhtine conçoit cet univers 
carnavalesque non pas tant comme un écheveau de ressorts comiques que comme une 

                                                 
40 Sur le rire populaire et carnavalesque, la synthèse proposée par Mikhaïl Bakhtine dans L’Œuvre de François Rabelais 

et la culture populaire au Moyen Âge et sous la Renaissance a joué un rôle décisif ; elle a fourni un modèle 
fructueux pour penser, dans les textes renaissants, la puissance d’inversion du bas corporel et la fonction critique 
du grotesque. Cependant, cette efficacité herméneutique ne dispense pas de situer historiquement le geste 
théorique bakhtinien et les conditions de sa production. Plusieurs travaux ont en effet souligné que la découverte 
d’une culture carnavalesque unifiée et transhistorique est aussi un effet de perspective. Bakhtine élabore sa 
lecture de Rabelais dans un long temps de rédaction (des années 1930 au début des années 1950, avant la première 
publication en 1965), l’exposant aux cadres intellectuels et aux contraintes idéologiques du monde soviétique. 
Son interprétation s’est infléchie vers une valorisation utopique du « peuple » et de ses formes, en affinité avec 
certaines grilles marxistes de l’histoire culturelle. Dans cette mesure, ses propositions, tout en restant fécondes, 
ont été discutées pour leur part d’anachronisme (projection d’un schème moderne de subversion/émancipation 
sur des pratiques et des textes de la première modernité, sous-estimation de l’ambivalence sociale et politique 
des fêtes, projection d’une idéologie libertaire sur un individu évoluant dans les sphères du pouvoir royal). Voir 
par exemple Rainer Georg Grübel, « Carnival, Carnivalism and Bakhtin’s Culture of Laughter », Central and 
Eastern European Literary Theory and the West (De Gruyter, 2022), qui éclaire les dimensions historiques et 
conceptuelles de la théorie bakhtinienne du rire carnavalesque et invite à une lecture prudente de son 
application aux œuvres anciennes. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
18 

 
cosmologie populaire fondée sur la régénération par le bas corporel, la matérialité joyeuse et la 
profanation rituelle. Le modèle bakhtinien éclaire la dimension carnavalesque de Pantagruel. La 
virilité s’y trouve dégradée dans le sens bakhtinien du terme : ramenée au corps, au bas, à la 
matière, tout à la fois minée et magnifiée par le rire grotesque. Cependant, cette poétique ne 
relève pas seulement d’une culture censément populaire et spontanée (censément, parce qu’il 
est bien difficile de dissocier les notions de populaire et de savant, que la culture de l’écrit ne 
peut pas se faire la chambre d’enregistrement neutre de la voix du peuple, et que la culture du 
rire est profondément mixte et imbriquée). Elle s’enracine par ailleurs dans une tradition savante 
bien identifiée : celle des sociétés joyeuses et des abbayes de jeunesse, qui constituent une 
contre-culture ludique à l’intérieur même des institutions urbaines. Comme l’a rappelé Katja 
Gvozdeva, les chroniques de Pantagruel sont tôt investies par ces milieux41. En février 1540, à 
Rouen, le texte est lu publiquement à voix haute à la place de la Bible lors d’une fête bachique 
organisée par la société carnavalesque des Conards de Rouen (active du XIVe au XVIIe siècle). 
Cette confrérie masculine constituée de jeunes notables urbains se présente comme une abbaye 
burlesque, détournant les formes, les rites et les symboles de l’ordre religieux. Les « conards » – 
figures carnavalesques par excellence, leur nom évoquant les cornes du cocu – se rapprochent 
de la tradition des confréries festives étudiées par Jacques le Goff et Jean-Claude Schmitt42, où le 
charivari fonctionne comme une pratique rituelle de moquerie collective et de dérision 
institutionnalisée. 

Ces sociétés joyeuses entretiennent des liens étroits avec les milieux universitaires et 
juridiques, au sein desquels elles développent une culture burlesque savante. La Basoche43, 
examinée par Marie Bouhaïk-Girones44, en offre un exemple emblématique : confrérie des clercs 
du Parlement de Paris, elle forme une communauté professionnelle au cœur du monde judiciaire 
et développe une activité théâtrale fondée sur la farce, la sottie et la parodie des procédures, des 
procès et des discours du pouvoir. Organisée comme un État de fantaisie, dotée d’un roi, 
d’officiers et de juridictions burlesques, elle fonctionne comme une institution ludique, miroir 
grotesque de l’institution parlementaire. Dans Pantagruel, le long épisode des seigneurs de 
Baisecul et d’Humevesne ressortit pleinement à cet esprit basochien, les plaidoiries des 
justiciables singeant avec précision et délectation les tics de langage du discours judiciaire. À 
côté de la Basoche (se confondant parfois avec elle), les Enfants sans Souci se rassemblent à Paris 
en une compagnie théâtrale spécialisée dans la sottie politique et la satire morale. Actifs à la fin 

                                                 
41 Voir Katja Gvozdeva, « Celebrating men in Rabelais », op. cit., en particulier p. 77-78. Dans cet article, l’autrice 

démontre la congruence entre les statuts des abbayes burlesques du XVIe siècle et le dérèglement de l’abbaye de 
Thélème. Elle y explique notamment que l’interprétation purement humaniste de ce passage comprend de 
nombreuses failles et que cette abbaye peut être vue comme une utopie virile et carnavalesque. 

42 Voir Le Charivari, éd. Jacques Le Goff et Jean-Claude Schmitt, Paris, EHESS, Mouton Éditeur, 1981. Les contributeurs 
de ce volume collectif définissent le charivari comme un rituel communautaire de dérision et de sanction 
collective, attesté dans l’Europe médiévale et moderne, qui prend la forme de cortèges bruyants, de mascarades, 
de musiques dissonantes et de mises en scène grotesques visant des individus accusés d’avoir transgressé les 
normes sociales, en particulier matrimoniales (remariages jugés illégitimes, mésalliances, unions 
déséquilibrées). Pratique de réprimande publique autant que rite d’inversion, le charivari met en jeu une violence 
symbolique et parfois physique, fondée sur la dérision, le bruit et l’exposition infamante. Il constitue un mode 
de régulation communautaire où s’articulent justice populaire, culture du rire et rituels de l’inversion sociale. 

43 La Basoche est une institution corporative et festive du long Moyen Âge, propre au monde judiciaire parisien et 
provincial, qui a joué un rôle majeur dans la naissance du théâtre comique français. Confrérie des clercs du 
Parlement de Paris (notamment), attestée dès le XIVᵉ siècle, elle regroupe les clercs, apprentis et auxiliaires de 
justice travaillant au Palais de Justice. Ce n’est pas seulement une corporation professionnelle, c’est aussi une 
société joyeuse dotée de ses rites, de ses fêtes, de ses parades et surtout de son théâtre. 

44 Voir Marie Bouhaïk-Girones, Les Clercs de la Basoche et le théâtre comique (XVe–XVIe siècle), Paris, Champion, 2007. 
Dans cette étude, l’historienne établit que la Basoche dépasse le cercle festif pour se constituer en une 
organisation professionnelle du théâtre comique, dotée d’un répertoire, d’acteurs réguliers, d’un calendrier de 
représentations et d’une hiérarchie interne (roi de la Basoche, officiers, juridictions parodiques). Elle analyse la 
spécificité de son théâtre se déclinant en farces, sotties et jeux politiques fondés sur la parodie judiciaire, 
l’inversion carnavalesque et la satire du pouvoir.  



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
19 

 
du Moyen Âge et au début du XVIe siècle, ceux qui se font appeler les Sots jouent un rôle majeur 
dans la constitution d’un théâtre comique urbain. Dramaturge et metteur en scène virtuoses, 
Panurge est animé par l’esprit et le génie des Sots parisiens. Son sens de la théâtralité45 ressort 
nettement dans les mises en scène animant la fable obscène du Lion, de la Vieille et du Renard46, 
la passion de la haute dame de Paris47, ses aventures picaresques chez les Turcs, ou encore sa 
pantomime scabreuse face à Thaumaste. Les Conards de Rouen, pour leur part, relèvent d’une 
confrérie carnavalesque organisée autour des jours gras : société festive dotée d’un abbé, de 
cardinaux et de statuts burlesques, elle pratique la mascarade, le charivari et le jugement 
satirique des comportements sociaux. C’est cette culture festive savante que met en scène 
Rabelais dans le tour de France des universités (chap. 5), qui donne lieu à une série de 
performances satiriques d’étudiants, où le savoir est remis en jeu par l’inventivité et 
l’irrévérence48. On trouve dans Pantagruel plusieurs traces de ces joyeuses productions, 
volontiers potaches et facétieuses, on peut encore penser au dizain suivant : 

Un esteuf en la braguette, 
En la main une raquette, 
Une loy en la cornette, 
Une basse dance au talon : 
Vous voyez là passé coquillon (p. 90) 

Cette pièce poétique plaisante relève de la créativité des académies joyeuses, en ce sens qu’elle 
repose sur le collage grotesque d’emblèmes savants, juridiques et corporels, détournés par 
l’obscénité. La loi, la danse aristocratique (« basse dance ») et l’attribut universitaire 
(« cornette ») sont rabattus sur la sexualité (« braguette ») et la farce (« raquette »). De même, 
le trophée cynégétique de Panurge (chap. 27, p. 278), pendant burlesque du trophée militaire de 
Pantagruel, participe de cette culture du détournement savant. La symbolique martiale est 
déplacée vers une esthétique de la dérision, où le montage et l’exhibition du tableau de chasse 
se substituent à l’exposition triomphale des armes. On retrouve ce même principe d’altération 
joyeuse dans l’exercice rhétorique fondé sur la reprise du même patron syntaxique – « Il n’est 
umbre que de…, fumée que de…, et clicquetys que de… » (ibid.) – repris successivement par 
Pantagruel, Épistémon et Panurge, selon le principe de la variation facétieuse typique des 
pratiques académiques ludiques, le propos se déplaçant agilement du champ de Mars 
(estendartz-chevaulx-harnoys), à celui de Bacchus (cuisine-pastez-tasses), et à celui de Vénus 
(courtines-tetins-couillons). 

Ainsi, l’esprit charivarique de Pantagruel se situe à l’intersection de deux traditions : le 
rire carnavalesque de la place publique et la culture burlesque des académies joyeuses. La 
masculinité qui s’y donne à voir n’est ni héroïque ni stoïcienne ; elle est collective, tapageuse, 
obscène, fondée sur la parole railleuse, la performance festive et la transgression ritualisée. Le 
modèle du vir gravis humaniste se voit chahuté par une masculinité carnavalisée. 

Une masculinité entre célébration et dérision 

La poétique de la masculinité dans Pantagruel se déploie dans un régime 
fondamentalement ambivalent. Si la virilité héroïque est systématiquement désamorcée par la 

                                                 
45 Voir Nicolas le Cadet, Rabelais et le théâtre (Paris, Classiques Garnier, 2020), en particulier le chapitre sur les sotties, 

p. 183-198, celui sur les figures de comédiens et de metteurs en scène, p. 243-267, et celui sur les scènes de 
pantomime, p. 345-361.  

46 Voir Louise Millon-Hazo, « Le Lion, la Vieille et le Renard, une fable démoralisante », L'Année Rabelaisienne, n°2, 
2018, p. 231-252. 

47 Voir Nicolas Le Cadet, « La Passion de la “haulte dame de Paris” (Pantagruel, chap. XXII) », De Gethsémani au 
Golgotha. La Passion dans l’art et dans la littérature, dir. Bernard Gendrel, Mireille Labouret, Élisabeth Le Corre, 
Presses Universitaires de Rennes, collection Interférences, 2021, p. 253-265. 

48 On pourrait en dire autant de l’inventaire parodique de la bibliothèque de Saint-Victor (chap. 7). 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
20 

 
parodie, elle n’est pas pour autant disqualifiée. Elle est célébrée sous une forme grotesque, 
hyperbolique et jubilatoire, qui en exhibe la puissance vitale tout en la livrant au rire. La 
masculinité pantagruélique se construit ainsi dans un espace d’homosocialité joyeuse, où la 
performance verbale, la réputation et la monstration corporelle tiennent lieu de capital 
symbolique. Les dialogues masculins, qui scandent le récit, instituent une sociabilité fondée sur 
la connivence, la surenchère verbale et l’émulation facétieuse. À la suite des scènes de 
« prouesse » et de « victoire », la conversation prolonge l’action dans le registre des réjouissances 
collectives. Les échanges entre Pantagruel, Épistémon et Panurge relèvent d’une parole partagée, 
volontiers sentencieuse, mais rapidement contaminée par le burlesque. Le style gnomique y est 
systématiquement détourné par la répétition, la variation et l’hyperbole, selon une rhétorique 
du jeu qui pousse la gravité à l’éclat de rire. Ce mouvement est esquissé dans plusieurs épisodes. 
On peut penser au passage de l’exemplum historique sérieux à l’exemple obscène de Panurge 
dans l’épisode des murailles de Paris (chap. 15), à la variation sur les trophées et les épigraphes 
après la déconfiture des cavaliers ennemis (chap. 27), à la démonstration de masculinité obscène 
qui suit le catalogue héroï-comique du prisonnier. Dans ce dernier cas, le cri de ralliement 
épique de Pantagruel « Sus, enfants ! » (chap. 26, p. 270), est suivi par l’engagement martial de 
Panurge, virant rapidement aux considérations paillardes des compagnons excités par 
l’évocation des « cent cinquante mille putains » (p. 268) ennemies. Il ne s’agit plus tant de rendre 
les ennemis « mors comme porcs » que de braquemarder, de tabourer, d’embourrer, de dresser 
dur et fort, de chevaucher « des plus grasses et des plus refaictes » (p. 270).  La virilité (en son 
sens premier, « ensemble des attributs, caractères physiques, qui relève de l’homme adulte ») 
s’affirme avant tout dans le groupe comme performance discursive, faisant étalage verbal de la 
puissance sexuelle.  

C’est dans le cadre de cette homosocialité festive que s’inscrit le motif récurrent de la 
braguette, attribut emblématique de Panurge. Le corpus Frantext indique vingt et une 
attestations de la lexie braguette, dont Rabelais exploite pleinement l’ambivalence sémantique : 
la braguette désigne à la fois un accessoire vestimentaire et, par métonymie, l’attribut sexuel 
masculin. Elle devient ainsi un objet-signe, au croisement de la matérialité vestimentaire et de 
la symbolique sexuelle. Dans cette perspective, la braguette rabelaisienne peut être lue comme 
un blason du sexe masculin, portée par une économie symbolique qui isole l’organe, le dévoile 
en l’habillant et le soumet au regard en le magnifiant. Chez Panurge, la braguette, muée en 
attribut performatif, est destiné à produire un effet sur autrui. Lors de la rencontre avec 
Thaumaste, elle est exhibée comme un instrument d’intimidation symbolique : « Panurge avait 
mis au bout de sa longue braguette un beau Floc de soye rouge, blanche, verte et bleue, et dedans 
avoit mis une belle pomme d’orange » (chap. 19, p. 220). Par sa longueur, ses couleurs et son 
ornementation, la braguette relève d’une esthétique de la surenchère emblématique. Elle met 
en scène la virilité (toujours en sa première acception) comme spectacle et participe grandement 
de la victoire pseudo-dialectique de Panurge. La puissance prétendument intellectuelle se trouve 
ainsi indexée à l’exhibition de l’attribut sexuel. Après sa victoire, l’objet devient support de 
renommée : « [il] faisoit dès lors bien valoir sa braguette, et la feist au-dessus esmoucheter de 
broderie à la Romanicque » (chap. 21, p. 234). La gloire acquise par la prouesse rhétorique, se 
fondant sur une parodie grivoise sinon graveleuse de l’actio oratoire, se traduit naturellement 
en prestige vestimentaire, bassement situé. La braguette panurgienne est de surcroît investie 
d’un pouvoir thaumaturgique. Lors de la décollation d’Épistémon, c’est sur la braguette de 
Panurge que sa tête est posée pour être maintenue au chaud avant l’application de l’onguent 
ressuscitatif (p. 306). Toutefois, cette célébration est indissociable d’un mouvement de dérision. 
La représentation hyperbolique de l’organe, sa monstration outrancière, sa théâtralisation 
constante produisent un effet de grotesque. La braguette, à la fois sceptre et marotte, oscille 
entre emblème de pouvoir et objet de rire. Cette tension entre exaltation et dégradation se lit 
dans la généalogie gigantale. Le portrait de Gargantua nouvellement endeuillé et père – qui 
« pleuroit comme une vache » et « rioit comme un veau » (chap. 3, p. 74) – présente la 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
21 

 
masculinité paternelle dans le sein d’une animalité grotesque et ridicule, qui mine le prestige de 
la lettre insérée dans le chapitre 8 et jette lecteurs et interprètes dans la même perplexité. De 
même, la mort de Badebec donne lieu à un discours de déploration aussitôt avorté, réduit à des 
formules stéréotypées, vite balayées par l’urgence d’oublier et de jouir (« que je me mette en 
pourpoint pour mieux festoyer les commeres », chap. 3, p. 76), si bien que la possibilité d’un 
pathétique viril (en sa seconde acception, relevant de l’élévation morale) est immédiatement 
neutralisée par la parodie. 

Ainsi, la masculinité pantagruélique se déploie dans un régime fondamentalement 
ambivalent. Elle est célébrée comme force vitale, comme puissance corporelle et verbale, comme 
énergie créatrice tout en étant simultanément livrée au rire, à la caricature et à l’hyperbole 
grotesque. La virilité (dans son signifié premier) n’y est ni idéalisée ni condamnée, elle est mise 
en scène dans ses excès, ses contradictions et ses débordements. Elle se définit comme une 
performance collective, joyeuse et instable, où la puissance se donne à voir comme spectacle, où 
l’autorité se trouve désacralisée par la farce, et où l’attribut viril, hypertrophié et théâtralisé, 
devient à la fois signe de puissance et vecteur de dérision49.  

LA MASCULINITÉ PANTAGRUELIQUE ET SES EXCLUSIONS 

Le gai savoir50 des Pantagruélistes contre les lourdeurs de l’autorité 

La masculinité pantagruélique ne se laisse pas réduire à un régime de joie partagée ou de 
libre exubérance ; elle s’organise selon une politique précise de la distinction, qui produit ses 
adhésions autant que ses exclusions. La communauté masculine qui se constitue autour de 
Pantagruel et de Panurge se pense comme une aristocratie de l’esprit, fondée sur la vivacité 
intellectuelle, la mobilité du jugement, la liberté de parole, l’invention verbale et la capacité à 
entrer dans le jeu du rire. À l’inverse, tout ce qui relève de l’esprit de sérieux, de la pesanteur 
institutionnelle, du figement doctrinal et de la sclérose savante est disqualifié, ridiculisé, voire 
persécuté. Le gai savoir pantagruélique constitue un ethos spécifiquement masculin, circulant 
entre les six compagnons et l’auteur maître du jeu joyeux. Cette science en mouvement relève 
d’une pratique sociale et culturelle, historiquement située, fondée sur des codes partagés, des 
dispositifs discursifs et des formes de sociabilité, mise en abyme dans la fiction pantagruélique. 
Elle relève d’une masculinité dont les historiens du genre prémoderne ont montré qu’elle 
s’élaborait selon une construction relationnelle, instable, négociée, produite par des systèmes 
symboliques et des rapports de pouvoir51. Rabelais ne décrit pas « l’homme » : il met en scène 

                                                 
49 C’est ce à quoi aboutit l’enquête facétieuse de Michèle Clément sur la braguette du jeune Gargantua, partie qui, si 

on y regarde de très près (en calculant bien selon les mesures du temps), se révèle la plus petite de ce corps 
gigantesque : « Si, sous la magnifique braguette figure de fait la seule partie du corps à ne pas être affectée de 
gigantisme, c’est le moyen par lequel Rabelais nous expose, ici encore, l’écart entre le signe et la chose signifiée, 
mieux : entre le signe, son interprétation et la réalité », « La braguette ou “la débandade du sens” », op. cit., 
p. 485. Sous la célébration apparente : la dérision effective, et l’ironie agile de maître François ! 

50 Cette formule provient de l’occitan gay saber, qui désigne pour les troubadours l’art de composer des vers. Le gay 
saber allie savoir et plaisir esthétique. La locution renvoie à une science joyeuse, fondée sur la création, la 
virtuosité, le jeu et la liberté de l’esprit. 

51 La masculinité est entendue comme une configuration historiquement située de pratiques, de représentations et de 
rapports de pouvoir. Dans le prolongement des travaux des historien·ne·s du genre, la masculinité est 
appréhendée comme une construction sociale et culturelle, inséparable des contextes économiques, politiques 
et symboliques dans lesquels elle s’inscrit, et toujours définie relationnellement – notamment dans ses rapports 
aux femmes, aux autres hommes, aux hiérarchies sociales et aux normes de pouvoir. Elle ne saurait être réduite 
à un système de stéréotypes ou de discours ; elle relève aussi d’expériences vécues, de comportements, d’usages 
du corps et de formes d’autorité concrètes. Comme l’a montré l’historiographie récente, la masculinité n’est ni 
univoque ni linéaire, mais plurielle, instable, traversée de tensions et de contradictions, et continuellement 
reconfigurée par les pratiques sociales autant que par les régimes de représentation historiquement situés. Voir 
l’introduction à l’ouvrage collectif What is masculinity? : historical dynamics from antiquity to the contemporary 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
22 

 
une manière d’être homme, fabriquée dans et par la parole, la conversation, la mise en scène, la 
dérision et l’exclusion. Cette masculinité pantagruélique s’oppose à la gravité de l’autorité 
scolastique. Tandis que les représentants du savoir institué s’enfermeraient dans la répétition 
des autorités, l’argumentation circulaire et la lettre morte, Pantagruel et ses compagnons 
promeuvent une intelligence en mouvement, fondée sur l’expérience, l’improvisation, la 
circulation des savoirs et la joie du dialogue. La masculinité pantagruélique se veut dialogique, 
étrangère à toute posture dogmatique. Cette opposition au figement doctrinal structure 
l’ensemble du roman, où prolifèrent les genres et les registres littéraires, où résonnent les éclats 
de voix des dialogues, où se multiplient les scènes et les points de vue, où la logique digressive 
prend ses aises. Profondément discursif et dialogique, le texte échappe à toute monumentalité 
doctrinale ; il épouse la dynamique d’un savoir en circulation. 

La critique de la scolastique52 occupe à cet égard une place centrale. L’épisode de l’écolier 
limousin fournit une caricature exemplaire de l’érudition affectée (tout en déployant un latin de 
cuisine hilarant, fondé, notamment, sur des suffixes artificiellement ajoutés, aux connotations 
sexuelles appuyées53, et mêlant éloge des lupanars et profession de foi catholique). Son latin 
macaronique, son affectation verbale, son désir de « Pindariser » (p. 94) et son mépris de l’usage 
commun de la langue en font le symptôme d’une pensée mimétique, dénuée de réflexion, d’à-
propos et de souplesse. Le Limousin parle le latin de manière mécanique et servilement imitative 
sans s’approprier intimement la langue, incapable de produire un sens vivant. Son discours est 
conçu comme un simulacre de culture, un habit mal ajusté, inapproprié, difforme et ridicule. À 
cette masculinité pseudo-savante, Pantagruel oppose une leçon de pragmatique linguistique et 
sociale, fondée sur l’usage, l’intelligibilité et l’efficacité de la parole, dispensée de manière bien 
peu civilisée54, au demeurant, et qui sera rapidement démentie par la scène de première vue avec 
Panurge, où la gratuité, la virtuosité et l’inventivité de ce nouveau Renart vont l’emporter 
largement sur le souci du langage naturel ! Le catalogue de la bibliothèque Saint-Victor55 
prolonge cette satire du savoir universitaire en caricature du savoir clérical. Son érudition 
cumulative, apparemment désordonnée et vaine, relève d’une logique thésaurisante qui 
substitue la collection à la compréhension. L’inventaire grotesque de la librairie abbatiale érige 
une bibliothèque sans objets, faite de titres en cascades et dénuée de tous référents, singeant et 
moquant de la sorte le savoir fondé sur la répétition, la pensée systématique et le commentaire 
aveugle aux sources. Cette érudition de catalogue incarne une masculinité intellectuelle repliée 
sur elle-même, sans puissance critique ni créativité. Les seigneurs de Baisecul et d’Humevesne 
représentent quant à eux une masculinité judiciaire dévoyée, réduite à la chicane procédurière. 
Leur querelle expose l’absurdité d’un monde juridique où les signes s’autonomisent, où les mots 
n'ont plus de référents, où les choses cèdent sous le poids des discours formalistes. Leur conflit 
relève moins du procès que du coq à l’âne moqueur, jouant, dans l’esprit de la Basoche, avec les 
travers langagiers, les automatismes syntaxiques et les manies stylistiques de la discipline 

                                                 
world, éd. John H. Arnold et Sean Brady, New York, Palgrave Macmillan, 2011, p. 1-14. Et, dans le même volume, 
l’article de John Tosh, « The history of masculinity : an outdated concept? », ibid., p. 17-34. 

52 Sur le plan historique, la scolastique désigne le système de pensée et de transmission du savoir développé dans les 
écoles et universités médiévales à partir du XIIe siècle, fondé sur la lectio (lecture), la glossa (commentaire), la 
quaestio (problème) et la disputatio (débat), et visant à articuler raison et foi dans une construction doctrinale 
systématique, largement adossée aux autorités scripturaires, patristiques et aristotéliciennes. Dans la culture 
humaniste de la Renaissance, le terme devient une catégorie polémique, il sert à disqualifier un style intellectuel 
perçu comme formel, dogmatique et coupé de l’expérience et de la langue vivante. 

53 On peut penser par exemple à la série des pages 92 et 94 : « sacrificules » ; « facultatule » ; « unguicule » ; « locules ». 
54 « – J’entens bien, dist Pantagruel. Tu es Lymosin pour tout potaige et tu veulx icy contrefaire le Parisian. Or, vien 

czà, que je te donne un tour de pigne ! » Lors le print à la gorge, luy disant : « Tu escorche le latin ? par sainct 
Jan ! je te feray eschorcher le renard, car je te escorcheray tout vif. » (chap. 6, p. 94 et 96). 

55 Voir Raphaël Cappellen, « Rabelais et la bibliothèque imaginaire : liste énigmatique et création générique », Liste 
et effet liste en littérature, dir. Sophie Lawson, Michelle Lecolle et Raymond Michel, Paris, Classiques Garnier, 
2013, p. 163-174. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
23 

 
juridique. À travers ces satires, Rabelais met en scène un même type d’autorité masculine : figée, 
autoréférentielle, tournant à vide. À cette lourdeur institutionnelle, Pantagruel et ses 
compagnons opposent une virilité de l’esprit en mouvement, fondée sur la circulation de la 
parole, l’émulation collective et la jubilation intellectuelle. 

La critique portée par Pantagruel et Alcofribas est prolongée par la dérision panurgienne, 
prenant la forme d’un mode de vie fondé sur la duperie, l’humiliation et la cruauté. Avatar de 
Dyl Ulenspiegel56, fripon illustre d’un Volksbuch allemand probablement publié vers 1500, dont 
on a conservé un imprimé daté de 1510, Panurge, tout comme cet espiègle fieffé, cumule les tours 
les plus mauvais et les railleries les plus pendables. Dans le chapitre 16, Panurge, « malfaisant, 
pipeur, beuveur, bateur de pavez, ribleur » (p. 188) se livre au harcèlement systématique des 
représentants de l’ordre social : « le pauvre guet », « les maistres ès ars », les « Messieurs » du 
« Palays ». Ces figures de la régulation institutionnelle deviennent les cibles privilégiées de sa 
cruauté facétieuse. Il ne s’agit plus seulement de les tourner en ridicule, mais de les persécuter, 
de les humilier publiquement, de les réduire à l’impuissance, voire de les tuer, avec sa 
terrible « tartre borbonoise », inoculant lèpres, pestes et véroles (p. 190 et 192). 

La masculinité pantagruélique se construit ainsi contre des figures repoussoirs, se 
définissant par exclusion. Cette logique est explicitée dès le prologue, qui institue une frontière 
symbolique entre les lecteurs capables de percevoir l’ironie et les jeux lucianesques57 avec 
l’histoire et la fiction, et les autres, à l’esprit rigide. Rabelais y construit une communauté idéale 
de lecteurs, fondée sur la connivence et le goût pour le divertissement malicieusement érudit. 
Ceux qui ne savent pas lire dans la joie, qui prennent le texte à la lettre, qui ne comprennent pas 
la nécessité de la crédulité consciente et jubilatoire, sont d’emblée rejetés hors du cercle : 

Pourtant, affin que je face fin a ce prologue, tout ainsi comme je me 
donne a cent mille panerées de beaulx diables, corps et ame, trippes et 
boyaulx en cas que j'en mente en toute l'hystoire d'un seul mot. 
Pareillement le feu sainct Antoine vous arde, mau de terre vous vire, le 
lancy, le maulubec vous trousse, la caquesangue vous viengne,  

le mau fin feu de ricqueraque,  
aussi menu que poil de vache,  
tout renforcé de vif argent  
vous puisse entrer au fondement,  

et comme Sodome et Gomorre puissiez tomber en soulphre, en feu et en 
abysme, en cas que vous ne croyez fermement tout ce que je vous 
racompteray en ceste presente chronicque. (Pr., p. 52) 

 La conclusion de l’auteur prolonge ce geste d’exclusion. Elle referme l’œuvre sur une 
communauté élitiste de lecteurs complices. La masculinité pantagruélique se constitue autour 
de la capacité à passer le temps joyeusement, excluant les « Hypocrites », occupés à articuler, 
monorticuler, torticuler, culleter, couilleter et diabliculer le texte, c’est-à-dire à callumnier son 
auteur (p. 344). Cette défense inventive, marquée par le langage libre et poétique des diableries 
médiévales58, trace une ligne de partage nette entre les lecteurs joyeux et les sourcilleux, 
ombrageux et prompts à la condamnation obtuse, se contentant de regarder le texte depuis un 
étroit « partuys » et manquant tout à fait la philosophie pantagruéliste : « vivre en paix, joye, 

                                                 
56 Voir l’introduction de l’édition française, Ulenspiegel de sa vie de ses œuvres (Anvers, C. De Vries-Brouwers, 1988, 

p. 7-141) par Jelle Koopmans et Paul Verhuyck. 
57 Sur l’esprit lucianesque des humanistes européens et de Rabelais, voir la deuxième partie du Rabelais altérateur de 

Romain Menini (Paris, Classiques Garnier, 2014), « Nasier, le nez de Lucian », en particulier p. 213 à 275, portant 
plus spécifiquement sur Pantagruel. 

58 Voir, de Nicolas Le Cadet, Rabelais et le théâtre, sur les mystères et les diableries, op. cit., p. 84-128, spécifiquement 
dans Pantagruel, p. 84-96. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
24 

 
santé faisans tousjours grand chere » (p. 346). Cependant, cette dichotomie manichéenne 
habilement enregistrée par l’auteur, distribuant le lectorat entre joyeux lecteurs et obscurs 
agélastes, ne doit pas dispenser d’observer la dimension élitiste et excluante tissé par les discours 
du texte. On retrouve ici l’un des traits structurants de l’histoire de la masculinité tels que les 
analyse John Tosh59 : la constitution d’une hégémonie virile fondée sur l’homosocialité, la 
distinction et la domination symbolique. En ce sens, la masculinité ne se définit pas isolément, 
elle s’affirme dans des communautés d’hommes par des pratiques partagées, des codes communs 
et des mécanismes d’exclusion. 

L’affirmation de la masculinité humaniste 

Dans Pantagruel, la masculinité humaniste ne s’affirme pas seulement par contraste avec 
les figures repoussoirs de l’autorité scolastique. Elle se construit positivement comme une forme 
spécifique de virilité savante, fondée sur une pratique exigeante du savoir, mais indissociable du 
rire et de la sociabilité lettrée. Le gai savoir pantagruélique se constitue en une reformulation 
inédite de l’idéal humaniste, où la philologie devient matière à fiction et la science objet de 
carnaval. Comme l’a notamment montré Romain Menini, Rabelais est avant tout un humaniste 
érudit, lecteur patient de livres grecs, correcteur d’imprimerie, pleinement inscrit dans le milieu 
des hellénistes du premier XVIe siècle. La langue de Platon est de fait pour Gargantua celle « sans 
laquelle c’est honte que une personne se die sçavant » (chap. 8, p. 118). La culture grecque occupe 
une place structurante dans l’imaginaire rabelaisien, en particulier à travers la fréquentation 
assidue et l’imitation créatrice de Lucien de Samosate et de Plutarque de Chéronée. Mais cette 
érudition n’est jamais donnée sous la forme d’un savoir monumental ou professoral. Rabelais 
dépasse la vertu humaniste de l’imitation. L’imitatio devient chez lui un travail d’« altération60 
», c’est-à-dire une réécriture transformatrice, qui soumet les autorités antiques à une 
métamorphose comique. Cette philologie altératrice est inséparable d’une esthétique des 
miscellanées. Rabelais hérite pleinement de cette culture humaniste du recueil, de la collecte et 
de la circulation des loci communes, dont Ann Moss61 a montré qu’elle constitue l’un des 
fondements intellectuels de la Renaissance. Les florilèges, recueils de lieux communs fournissent 
aux lettrés un réservoir de formes, d’arguments et d’exempla destinés à être réemployés dans les 
dialogues, les discours et la fiction. Rabelais en propose une version anti-scolastique : là où la 
pédagogie médiévale tardive tendrait à figer les loci dans la répétition mécanique (selon la vision 
critique et militante des humanistes modernes), Pantagruel met en scène un savoir fondé sur 
l’usage ludique et le déplacement62. 

Le roman fonctionne ainsi comme des miscellanées dialogiques, où se croisent savoirs 
médicaux, juridiques, philosophiques, historiques et théologiques, mais sous une forme instable, 
digressive et surprenante. L’érudition prend dans Pantagruel une vitalité performative. Elle se 
déploie dans la conversation, dans l’anecdote, dans la saillie, dans l’énigme et dans la farce. Les 
lieux communs ne sont pas cités pour eux-mêmes ; ils sont mis à l’épreuve de la fiction, 
confrontés au corps, à la matérialité et aux pratiques sociales. C’est dans ce cadre que s’affirme 
ce que l’on peut appeler, avec Rabelais, le pantagruélisme : « certaine gayeté d’esprit conficte en 
mespris des choses fortuites » (QL, Prologue, p. 901), qui constitue le semen dicendi des 
dialogues. Au-delà de l’humeur joyeuse, le pantagruélisme incarne une méthode de pensée, une 

                                                 
59 Voir, pour une approche historique de la masculinité comme construction relationnelle et hégémonique, John Tosh, 

« What Should Historians Do with Masculinity? Reflections on Nineteenth-Century Britain », History Workshop 
Journal, 38, 1994, p. 179–202. Les réflexions théoriques que l’historien y développe peuvent s’appliquer à la 
Renaissance. 

60 Voir Romain Menini, Rabelais altérateur, op. cit., p. 35-140. 
61 Voir Ann Moss, Printed commonplace-books and the structuring of Renaissance thought, Oxford, Clarendon Press, 1996. 
62 Voir Raphaël Cappellen, « Feueilleter papiers, quotter cayers ». La citation au regard de l’erudito ludere des fictions 

rabelaisiennes, thèse soutenue en 2013 au  CESR  de  Tours  (dir. Marie-Luce Demonet). 
 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
25 

 
disposition intellectuelle fondée sur la liberté de jugement, la distance ironique à l’égard des 
autorités et la joie du savoir partagé. Il désigne une manière d’habiter la culture antique, dans 
un rapport de familiarité intime. Cette esthétique et cette éthique du serio ludere – alliance du 
sérieux philologique et de la facétie burlesque – trouve son accomplissement dans la société 
joyeuse que met en scène Pantagruel. Les Pantagruélistes se rassemblent en une communauté 
d’hommes savants et joueurs, unis par la circulation de la parole, l’émulation intellectuelle et la 
connivence érudite. Ce petit groupe masculin constitue une forme d’homosocialité humaniste, 
fondée sur la conversation, la lecture partagée, le commentaire vif et l’invention collective. Dans 
cet espace de sociabilité lettrée, le savoir ne se transmet pas verticalement, selon un modèle 
professoral, mais horizontalement, dans l’échange et la performance. La forme dialoguée du 
roman donne chair à cette poétique : la parole circule entre les compagnons, se fragmente en 
questions, en problèmes, en récits, en traits d’esprit. Le texte épouse ainsi la logique même que 
décrit Ann Moss : celle d’un humanisme fondé sur la réutilisation inventive des matériaux 
culturels. 

La masculinité humaniste qui se dessine dans Pantagruel est donc une masculinité du 
mouvement, de l’improvisation et de la parole vive. Elle suppose la maîtrise des langues 
anciennes, la fréquentation assidue des textes grecs et latins, la compétence philologique – mais 
aussi la capacité à en jouer, à les détourner et à les désacraliser par le rire63. Être un homme 
savant, dans l’univers pantagruélique, revient à être capable de faire circuler les lieux communs 
avec vivacité, ironie, connaissance sûre et irrévérence habile. À travers le serio ludere, Pantagruel 
propose ainsi une reformulation inédite de la culture humaniste des lieux communs. Le roman 
réinvente les miscellanées savantes ; le répertoire pédagogique se mue en moteur même de la 
fiction dialoguée. Le gai savoir pantagruélique devient l’expression littéraire d’une masculinité 
savante, mobile, dialogique, enracinée dans une société joyeuse pour qui le savoir ne se dissocie 
pas du plaisir de la parole, du jeu et de la vie en commun. 

Les violences64 de la masculinité  

La communauté pantagruélique se présente comme une élite lettrée et joyeuse, unie par 
le rire, la parole partagée et la circulation ludique du savoir. Cependant, cette communauté 

                                                 
63 Sur la circulation de l’érudition dans Pantagruel et son ancrage dans la culture humaniste des ateliers lyonnais, voir 

Claude La Charité et Romain Menini, « L’éditeur et son double : Rabelais auctor en 1532 », L’Éditeur à l’œuvre : 
reconsidérer l’auctorialité, dir. Giovanni Berjola, Gaëlle Burg et Dominique Brancher, Bâle, Universitätsbibliothek 
Basel, 2020, p. 30-40, publication en ligne : https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555. Les 
rabelaisants y défendent l’idée selon laquelle l’année 1532 marque moins l’entrée de Rabelais en littérature 
vernaculaire que son affirmation comme éditeur savant, philologue et passeur de textes antiques au sein de la 
République des Lettres. Les travaux d’édition des Lettres médicales de Manardo, des traités d’Hippocrate et de 
Galien et du Testament de Cuspidius attestent une pratique intensive de la manchette, de l’indexation et de 
l’annotation marginale, qui informe directement l’esthétique narrative de Pantagruel. La fiction apparaît ainsi 
comme une excroissance facétieuse d’un travail érudit central, nourrie de miscellanées, de dialogues antiques, 
de traités médicaux et juridiques, dont elle redistribue les savoirs selon une poétique de la varietas, de 
l’accumulation et du détournement burlesque. 

64  La journée d’étude « Turcs, femmes et bêtes. Violences du Pantagruel et éthique de la lecture » organisée par 
Blandine Perona, Adrienne Petit et Émilie Picherot (Université de Lille, 5 décembre 2025) a permis de rouvrir le 
débat sur la réception contemporaine de Pantagruel et les difficultés éthiques qu’il soulève dans l’enseignement 
et la lecture critique. Il s’est agi d’interroger explicitement les violences symboliques du texte, en particulier son 
atteinte à la dignité des femmes, et les outils théoriques permettant d’en construire une lecture à la fois 
scientifique et responsable. À cette occasion, Anne Grand d’Esnon a retracé la lecture critique de Rabelais par 
Wayne C. Booth et les débats suscités dans les années 1980 autour d’une « critique éthique » du rire rabelaisien, 
notamment à propos des scènes misogynes et de la vengeance de Panurge contre la dame de Paris. Booth y 
affirme que certaines pages « ne [le] font plus autant rire qu’avant » et s’interroge sur la légitimité morale du 
plaisir de lecture face à ce qu’il nomme un véritable « scandale » textuel, appelant à refuser l’identification au 
lecteur implicite lorsque celui-ci repose sur une idéologie de domination masculine. Voir Wayne C. Booth, 
« Freedom of Interpretation: Bakhtin and the Challenge of Feminist Criticism », Critical Inquiry, vol. 9, n. 1, 1982, 
p. 45–76. On se reportera en outre avec profit au numéro de la Revue des sciences humaines consacrée à la 

https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555


                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
26 

 
repose sur une économie virile dont la cohérence tient à l’exercice d’une domination nettement 
orientée contre les figures féminines. La masculinité pantagruélique s’impose comme puissance 
d’agir exclusive et comme droit de prise sur les corps ; à ce titre, l’accaparement des corps 
féminins est remarquablement déployé dans l’imaginaire du livre. La fiction organise une 
politique sexuelle de la dérision, où la féminité est méthodiquement rabattue sur les registres de 
la passivité, de la blessure, de la souillure et de l’innommable. 

L’un des dispositifs les plus constants de la violence symbolique exercée contre les figures 
féminines dans Pantagruel réside dans le renversement systématique du genre des panthéons de 
femmes illustres65. Là où la tradition humaniste avait élaboré des galeries de femmes 
exemplaires, Rabelais met en place une vaste entreprise de démolition satirique66, qui 
reconvertit la virilité et la gloire féminines en économie de la prostitution. Le modèle de Boccace 
est bien connu au XVIe siècle, le De Mulieribus claris est traduit dès 1401 en français et 
régulièrement imprimé après la première édition française de 1493 (Paris, Antoine Vérard). À 
cette référence canonique s’ajoute pour Rabelais la connaissance du traité de Plutarque portant 
sur les actes héroïques de femmes. Il joue avec ces traditions qu’il renverse et peut-être aussi 
avec le relai christinien de la Cité des dames (1405).  

Cette entreprise misogyne s’ouvre par l’affirmation répétée de l’impossibilité même des 
femmes sages. Dès le chapitre 3, la question est posée sous forme de provocation ironique : 
« saiges femmes (où sont elles ? bonnes gens, je ne vous peulx veoyr) » (p. 76). Le motif est repris 
au chapitre 8, où l’aspiration des femmes à la « manne celeste de bonne doctrine » est placée sur 
le même rang que celle d’hommes truands et de brutaux : « Je voy les brigans, les boureaulx […] 
Que diray-je ? Les femmes et filles ont aspiré à ceste louange et manne celeste de bonne 
doctrine » (p. 118 et 120). Le savoir féminin se construit comme une prétention illégitime, dans 
la mesure où l’effet de surenchère stylistique, avec la gradation ascendante – brigands, 
bourreaux, aventuriers, palefreniers, femmes, filles – connote le caractère hautement étonnant et 
risible de cette aspiration féminine à l’instruction, qui est présentée comme relevant de 
l’adynaton. La dérision se prolonge au chapitre 17, lorsque les arts de Minerve et d’Arachné – 
figures tutélaires des panthéons féminins – sont discrédités par l’évocation des doigts 
d’escamoteur de Panurge, « faictz à la main comme Minerve ou Arachné» (p. 198). Le génie 
inventif se mue en motif de bassesse. Le chapitre 34 parachève ce discrédit par l’annonce d’une 
fable astronomique grotesque ; Alcofribas fait de la réclame pour son prochain récit, dans lequel 
Pantagruel visitera les régions de la lune pour vérifier « si à la vérité la Lune n’estoit entiere, mais 
que les femmes en avoient troys quartiers en la teste » (p. 342). Les prétendues folie, 
inconséquence et inconstance féminines se retrouvent ainsi attestées par l’organisation 
cosmique (conformément aux traditions aristotéliciennes et galéniques), se répartissant entre 
l’échelle macrocosmique (un quartier de la lune) et microcosmique (la tête des femmes, 
constituée des trois autres quartiers de lune, métaphore de leur instabilité).  

À l’impossibilité des femmes sages répond l’impossibilité symétrique des femmes 
chastes. Le corps féminin est constamment ramené à sa disponibilité sexuelle et à sa valeur 
marchande. Au chapitre 15, les femmes sont dites « à meilleur marché que les pierres » (p. 180) ; 
un peu plus loin, l’énumération pantagruélique des « force preudes femmes, chastes et pucelles » 

                                                 
Philogynie humaniste, dirigée par Adrienne Petit et Émilie Picherot [En ligne], 357 | 2025, mis en ligne le 03 avril 
2025, consulté le 21 janvier 2026. URL : http://journals.openedition.org/rsh/7614  

65 Voir Jacqueline Cerquiglini-Toulet, « Panthéons de femmes. La vie des femmes célèbres constitue-t-elle un genre à 
la fin du Moyen Âge ? », Panthéons de la Renaissance : mémoires et histoires des hommes et femmes illustres 
(v. 1350-1700), dir. Élisabeth Crouzet-Pavan, Jean-Baptiste Delzant et Clémence Revest, Rome, École française de 
Rome, 2021, p. 31-46. 

66 Voir Louise Millon-Hazo « “En quelle hiérarchie de tels animaux vénéneux mettez-vous la femme future de 
Panurge ?” Zoomorphie et misogynie chez Rabelais », Fabula / Les colloques, Littérature et zoomorphie satirique 
(XVIe-XXIe siècle), dir. Louis Pijaudier-Cabot, Anne Simon, Nicolas Corréard), URL : 
http://www.fabula.org/colloques/document14451.php, page consultée le 21 January 2026. 

http://journals.openedition.org/rsh/7614
http://www.fabula.org/colloques/document14451.php


                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
27 

 
(p. 186) se conclut par un sarcastique « Et ubi prenus ? » panurgien, qui dissout la vertu féminine 
dans le soupçon d’une impudeur constitutive. L’anecdote des fillettes portées dans un bissac 
naturalise la souillure féminine, présentée comme une donnée universelle, indépendante de 
l’âge et du statut des femmes. Il est en effet impossible pour le père interrogé par Panurge 
d’établir si ses fillettes de « troys ans au plus » (ibid.) sont pucelles. Le procès des « haulx 
cachecoulx » (p. 204) au chapitre 17 achève ce renversement en mettant en scène l’indécence des 
demoiselles, promptes à exhiber leurs « fondemens » (avec une syllepse de sens sur ce terme 
pouvant renvoyer tant à leurs arguments qu’à leurs fesses).  

Le trouble dans le genre participe du même dispositif. Au chapitre 25, Carpalim est figuré 
en nouvelle Camille (p. 260). Toutefois, cette virilité féminine relève moins d’une reconnaissance 
de l’héroïsme féminin que d’une appropriation masculine de la vaillance féminine, laquelle ne 
peut être admise que sous la forme d’un travestissement. Ce processus atteint son point de 
saturation dans l’épisode de l’armée des putains (chap. 26) ; dans ce panthéon obscène, se 
déploie une parodie des catalogues héroïques. Les compagnons se laissent fasciner par la 
description de l’armée d’Anarche par le prisonnier, en particulier quand il en vient aux « cent 
cinquante mille putains, belles comme deesses » (p. 268), venues « de tous pays et toutes 
langues », « dont les aulcunes sont Amazones, les aultres Lyonnoyses, les aultres Parisiannes, 
Tourangelles, Angevines, Poitevines, Normandes, Allemandes ». La liste reprend en la dégradant 
la tradition des Moralia de Plutarque (traité XVII, Actions méritoires de femmes), où sont 
énumérés les peuples de femmes illustres au combat : Troyennes, Phocéennes, Argiennes, 
Persiennes, Gauloises, Méliennes, Thyréniennes, Lyciennes, Salmantides, Milésiennes, filles de 
Cios, femmes de la Phocide. Rabelais conserve la structure du catalogue, mais en inverse 
radicalement la valeur axiologique. Le premier peuple de cette armée de putains, les Amazones, 
étant particulièrement provocateur, hautement risible pour la tradition satirique cléricale, 
terriblement insultante pour la veine féministe qu’a animée Christine de Pizan. Ce peuple de 
femmes libres, indépendantes des hommes, puissantes et courageuses, se retrouve de la sorte 
totalement renversé, réduit à l’esclavage sexuel, au service des jouissances masculines. Aussi, 
tant les femmes guerrières, que les femmes savantes et inventives sont réduites à des images de 
puterie. Ce terme de moyen français est associé à des sèmes de « débauche », de 
« dévergondage », de « mauvaise conduite », d’ « action vile ». C’est un motif central du Roman 
de la Rose de Jean de Meun, que condensent les propos du Jaloux rapportés par Ami : « Toutes 
estes, serez ou fustes / De fait ou de volenté, pustes ! » (v. 9160-9161). Ces deux vers disent bien 
l’esprit de centaines d’autres relevant de la détractation et de la haine des femmes. Cette 
misogynie cléricale, se voulant joyeuse et fédératrice, traverse Pantagruel, où l’héroïsme féminin 
se renverse en prostitution. Le même retournement structure la catabase d’Épistémon 
(chap. 30), dévoyant le modèle épique de la descente aux Enfers. Les grandes figures féminines 
de l’histoire antique, telles qu’on les trouve chez Boccace et Christine de Pizan, sont recyclées 
en petites mains de l’économie triviale :  

Cleopatra, revenderesse d’oignons,  
Helene, courratiere de chamberieres,  
Semyramis, espouilleresse de belistres,  
Dido vendoit des mousserons,  
Panthasiléee estoit cressonniere,  
Lucresse, hospitaliere,  
Hortensia, filandiere,  
Livie, racleresse de verdet (p. 314 et 316).  

Le panthéon héroïque se meut en marché burlesque. On observera que Rabelais regroupe en un 
même espace continu la petite liste extraite des femmes illustres de Boccace (le passage est 
présent dès 1532, dans le même ordre et avec les mêmes caractéristiques, il est augmenté en 1534 
de Lucrèce, d’Hortense et de Livie). L’allusion ironique à la Nef des dames vertueuses de 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
28 

 
Symphorien Champier (Lyon, Arnolet, 1503) parachève ce dispositif. Au chapitre 16, le portrait 
de Panurge hantant les églises et qui « toujours demouroit en la nef entre les femmes » (p. 192) 
pourrait en effet être lu comme une allusion comique à ce recueil édifiant consacré aux femmes 
illustres. La nef humaniste, censée conduire les femmes vers la vertu, devient ici le théâtre des 
frasques du harceleur. Ainsi se dessine, à travers l’ensemble du Pantagruel, une vaste entreprise 
de dérision des panthéons féminins.  

Cette logique de réduction trouve son point de cristallisation dans l’épisode des murailles 
de Paris67 (chap. 15). Le passage repose sur un entrelacement paradigmatique typique du serio 
ludere humaniste. Deux voix s’y répondent selon une distribution topique : à Pantagruel revient 
le discours moral et militaire, fondé sur les Moralia de Plutarque, exaltant la vertu civique et la 
discipline guerrière des Spartiates ; à Panurge, le contre-chant grotesque, qui substitue à 
l’éthique de la fortification une fantasmagorie obscène, fondée sur l’exploitation sexuelle des 
femmes de petite vertu. Le sérieux de la défense civique est ainsi travaillé de l’intérieur par une 
poétique du renversement carnavalesque, faisant glisser l’architecture défensive vers une 
économie libidinale de la contamination. Le motif du garde-corps, qui ouvre l’épisode, introduit 
d’emblée cette dialectique de l’assaut et de la défense. En moyen français, le terme désigne à la 
fois « l’habit de dessus » et « le lieu de refuge ». Or la rêverie panurgienne repose sur une 
réduction extrême du corps féminin : nudité, crudité, étalement démultiplié des sexes, 
transmutation de la clôture virile en béance sexuelle, soit un garde-corps parfaitement inversé. 
La muraille, conçue comme rempart, devient un alignement de « callibistrys » arrangés « par 
bonne symmeterye d’architecture » (p. 181). Ce qui devait fermer, protéger et contenir se mue en 
surface d’exposition, en appel à l’assaut, en béance démultipliée. Du point de vue interne à la 
muraille, la défense repose sur des sèmes de facilité, d’ouverture et d’accessibilité : le peuple de 
Paris se défendrait en exposant les sexes féminins à l’attaque. Du point de vue de l’assaillant, la 
muraille devient piège infectieux : le masculin ennemi, montant à l’assaut du féminin protecteur, 
se fait contaminer. La sexualité féminine, offerte comme rempart, fonctionne comme vecteur de 
la maladie. Du point de vue féminin, la défense de la cité passe par le commerce des corps et 
leur sacrifice. Cette construction poétique relève d’un travail esthétique de contrepoint, 
caractéristique de l’inventivité rabelaisienne. À la vertu militaire des Lacédémoniens, toute faite 
de sobriété, de mesure et de retenue, Panurge substitue une muraille fabuleuse et obscène, 
érigée à la gloire des jouissances sexuelles. La carnavalisation des sources antiques est ici 
manifeste : aux apophtegmes moraux succède une ekphrasis libidineuse, où le « visage de 
pierres » se mue en « visage de sexes ».  

La rêverie panurgienne fonctionne également comme une mise en abyme des 
inquiétudes contemporaines suscitées par l’épidémie vénérienne. La métaphore architecturale 
convoque l’imaginaire médical de la Renaissance : le mur grêlé de sexes féminins évoque le 
stigmate épidermique de la vérole, qui marque et défigure les visages. L’invention obscène se 
déploie selon une double économie cathartique et apotropaïque : se purger des angoisses par le 
rire, se défendre des menaces en les grossissant jusqu’à la démesure. La fiction croise ici 
l’actualité sanitaire la plus anxiogène, telle qu’elle se lit dans les lettres médicales de Manardi, 

                                                 
67 En 1991, Hope H. Glidden, dans son article « Rabelais, Panurge, and the anti-courtly body » (Études rabelaisiennes 

XXV, Genève, Droz, coll. Travaux d'Humanisme et Renaissance, 1991, p. 35-60), a interprété l’épisode des 
murailles de Paris à partir des traditions qui associent corps et fortification. Elle a montré que la proposition 
panurgienne parodie un topos central de la querelle des femmes, nourri à la fois par la tradition chrétienne des 
lapides vivi et par la littérature apologétique figurant le corps féminin comme enceinte close de chasteté, 
notamment dans le Livre de la Cité des Dames de Christine de Pizan. Glidden identifie comme hypotexte 
polémique majeur le Champion des Dames de Martin Le Franc, dont Rabelais reprend et défigure l’imagerie 
architecturale (murailles de « diamants ») en la remplaçant par une muraille d’orifices. L’épisode ne relève donc, 
selon la critique américaine, ni d’une simple satire misogyne ni d’une exaltation carnavalesque, mais d’une 
critique de la langue allégorique et moralisante, en particulier des idéalisations courtoises de la chasteté 
féminine, effaçant toute corporéité du féminin. Son article fait référence dans les études rabelaisiennes et il ne 
s’agit pas de le démentir ici, mais de se rapprocher davantage du point de vue engagé de Christine de Pizan. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
29 

 
que Rabelais édite précisément en 1532, où la syphilis est disséminée par une prostituée ayant 
contaminé des centaines de jeunes hommes68. Mais l’épisode s’inscrit surtout dans une mémoire 
longue, celle de la querelle du Roman de la Rose, étendue en querelle des femmes, et prend 
résolument le parti de Jean de Meun contre Christine de Pizan. La muraille panurgienne 
prolonge en effet la tradition cléricale et satirique des enceintes assiégées. Aux murailles 
courtoises du jardin de Déduit chez Guillaume de Lorris (ca 1235) avaient répondu chez Jean de 
Meun (ca 1275) les murailles assiégées de Bel Accueil, soumises aux assauts lubriques d’un clerc 
mêlant érudition et obscénité. Contre cette offensive d’une violence inouïe (et celle de toutes les 
autres autorités, uniformément méprisante à l’égard des femmes69), Christine de Pizan érige une 
nouvelle muraille dans La Cité des dames (1405), où chaque pierre correspond à un exemplum de 
femme vertueuse, fondant une enceinte morale et illustre. Rabelais, en 1532, réactive la mémoire 
misogyne de Jean de Meun et la radicalise : la muraille de Paris devient un mur de sexes féminins 
à bon marché, sans visage, sans identité, démultipliés et disponibles.  

L’épisode de la vieille sempiterneuse enchâssé dans celui des murailles constitue un point 
de condensation remarquable. La femme, renversée et inconsciente, voit ses parties exposées 
aux bêtes de la fable, « considerant son comment a nom » (p. 184). La périphrase et la 
formulation disséminent le phonème con tout en masquant le mot par la figure. L’ironie de ce 
faux euphémisme se poursuit dans le quiproquo portant sur les parties intimes de la vieille 
assimilées à des plaies infectes. La figure de Panurge en marieur misogame radicalise cette 
logique d’exposition et de réification. Les « grandes vieilles sempiterneuses » (chap. 17, p. 202) 
sont promises à une sexualité punitive. Les périphrases factitives construisent une grammaire 
de la domination : « je les feray saccader encores une foys » ; « mettre les vieilles en ruyt et en 
chaleur » ; « je leur faisoys mettre un sac sur le visaige » (p. 204). Cette passivité absolue se 

                                                 
68 « La maladie aurait commencé à Valence, la célèbre ville de l'Espagne Tarraconaise : une courtisane de haut rang 

aurait été payée 50 écus d'or pour passer une nuit avec un cavalier souffrant d'éléphantiasis [lèpre]. Comme de 
nombreux jeunes gens avaient des relations avec cette femme, en peu de jours plus de 400 d'entre eux en furent 
infectés. Parmi eux, certains suivirent Charles qui partait en Italie. Ils ajoutèrent ainsi aux autres maux qui y 
règnent ce mal qu'on ne doit pas sous-estimer ». Cette traduction de Manardi par Concetta Pennuto se trouve 
dans Le Siècle des vérolés : la Renaissance européenne face à la syphilis, une anthologie, dir. Ariane Bayle, 
Grenoble, Jérôme Millon, 2019, p. 74 (G. Manardi, loannis Manardi Epistolarum Medicinalium libri duodeuiginti, 
Basileae, Hieronymus Artolphus, 1535, livre VII, épître II, p. 120). Elle est citée par Jérôme Laubner dans « La 
“chair molle” de la vérole : réflexions sur une virilité vérolée », op. cit., p. 114. 

69 Dans l’incipit de La Cité des dames, Christine de Pizan se met en scène dépitée par la lecture du livre de Matheolus, 
où elle ne trouve guère de loisir, mais au contraire un terrible brûlot contre la gent féminine, qui l’afflige au plus 
profond. Elle se fait alors la réflexion que ce livret sans valeur (une trufferie, c’est-à-dire « une bagatelle, une 
moquerie de peu de prix ») est loin d’être isolé et que les autorités masculines les plus sérieuses ont toutes parlé 
d’une même bouche contre les femmes, de manière générale, dans tous les traités, tous les livres, qu’ils soient de 
philosophes, de poètes ou d’orateurs. L’autrice ajoute que donner tous leurs noms serait une entreprise vraiment 
longue : « Mais la veue d’icellui dit livre, tout soit il de nulle octhorité, ot engendré en moy nouvelle pensee qui 
fist naistre en mon couraige grant admiracion, pensant quelle peut estre la cause ne dont ce peu venir que tant 
de divers hommes, clers et autres, ont esté et sont si enclins de dire de bouche et en leurs traictiez et escrips tant 
de deableries et de vituperes de femmes et de leurs condicions, et non mie seulement un ou deux, ne cestuy  
Matheolus, qui entre les livres n’a aucune reputacion et qui traicte en maniere de trufferie, mes generaument 
auques en tous traictiés, philosophes, poetes, tous orateurs desquelz les noms dire seroit longue chose, semble 
que tous parlent par une mesme bouche et tous accordent une semblable conclusion, determinant les meurs 
femenins enclins et plains de tous les vices (Le Livre de la Cité des dames, éd. Claire Le Ninan et Anne Paupert, 
Paris, Champion Classiques, 2023, coll. Moyen Âge, livre I, rubrique I, p. 200 et 202). Voici la traduction d’Anne 
Paupert : « Mais la lecture de ce livre, quoiqu’il ne fasse aucunement autorité, avait engendré en moi de nouvelles 
réflexions qui firent naître en mon cœur un grand étonnement. Je me demandais quelle pouvait être la cause ou 
la raison pour laquelle tant d’hommes divers, clercs ou autres, ont été et sont encore si enclins à dire tant de 
choses abominables et injurieuses sur les femmes et leurs mœurs, en paroles ou dans leurs traités et leurs écrits ; 
et il ne s’agit pas seulement d’un ou deux, comme ce Mathéolus, qui n’a aucune réputation parmi les écrivains 
et qui traite le sujet sur le ton de la farce, mais plus généralement, presque dans tous les ouvrages, tous les 
philosophes, poètes, orateurs dont il serait bien long de dire les noms, semblent parler d’une même voix et 
s’entendre sur une même conclusion, à savoir que les femmes sont portées au vice et pleines de tous les défauts » 
(ibid, p. 201 et 103). 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
30 

 
retrouve dans le mariage des Pygmées : « il les fault marier ensemble » (p. 280) et le mariage 
d’Anarche « Panurge le maria avec une vieille lanterniere » (p. 326). Le commentaire de Panurge 
« ceste nouvelle mariée est bien entamée par le bas, ainsi elle petera poinct » (ibid.) présente de 
nouveau la femme en vetula ignoble, abîmée par sa nature insatiable. Quant à l’épisode de la 
haute dame de Paris, il porte le comique agressif à son point d’acmé : la domina courtoise, dotée 
des attributs pétrarquistes (mâtinée de vices moqueurs – et, de fait, la dame racée sera mâtinée 
d’autres espèces en étant couverte par des chiens), est livrée à une humiliation méthodiquement 
orchestrée, où la farce profane détourne les formes du rituel liturgique pour produire une scène 
de châtiment sexuel spectaculaire. 

À travers ces épisodes se déploie un paradigme satirique cohérent associant féminité, 
vieillesse, lacune, blessure, infection et passivité. La périphrase « comment a nom » cristallise 
cette réduction : le sexe féminin est soit la plaie puante, soit l’innommable. La féminité est 
ramenée à une matérialité répulsive, conçue comme foyer de souillure et de contagion. 
L’économie affective du roman confirme ce rejet du féminin. Pantagruel n’aime qu’une 
personne : Panurge. L’amour hétérosexuel est systématiquement évacué ou saboté. L’épisode 
avignonnais, évoquant la figure de Laura et la tradition pétrarquiste, est ruiné par le nez de 
Nasier (« Et vint en Avignon où il ne fut troys jours qu’il ne devint amoureux, car les femmes y 
jouent volontiers du serrecropyere [...] Ce que voyant, son pedagogue, nommé Epistemon, l’en 
tira », chap. 5, p. 88) ; le discours de la fin’amor est disqualifié dans l’épisode de la haute dame, 
où Panurge troque un rondeau courtois contre une « drogue » servant son dessein cynique 
(couvrir la dame de sa race canine, lui qui ne peut plus « ny pisser ny fianter » tant il est 
« amoureux d’elle » va conduire tous les chiens de l’église – puis des rues avoisinantes – à tirer 
le membre, la sentir et pisser partout sur elle) ; la dame à l’anneau est oubliée par Pantagruel, 
qui en nouvel Énée court vers son destin guerrier et royal. L’astuce de la dame, son jeu de mots 
(« dyamant faulx » / « Dy, amant faulx », chap. 24, p. 254) de même que sa connaissance de 
l’hébreu sont noyés par le déploiement par Panurge de tous les moyens possibles de révéler son 
message. Pantagruel oublie sa dame parisienne comme Énée a oublié Didon et la dame de 
Pantagruel est finalement effacée par l’ensemble de la communauté masculine qui se concentre 
sur la connaissance parfaite de la cryptographie dont Panurge fait la démonstration. Aussi la 
communauté pantagruélique se replie-t-elle sur une homosocialité exclusive, fondée sur la 
camaraderie virile. 

La joyeuse communauté masculine repose sur une violence symbolique profonde, qui 
exclut les femmes de la virilité (au sens d’héroïsme), de la parole et du savoir, et fait triompher 
une masculinité érudite et joueuse, mais aussi pulsionnelle et dominatrice, héritée en droite 
ligne de l’esprit tout à la fois érudit et hautement misogyne de Jean de Meun, contre lequel s’est 
dressée Christine de Pizan, mettant en garde, avec la plus grande gravité, contre la puissance 
performative des représentations culturelles, aptes à façonner les mœurs et les mentalités :  

Et je te diray un autre exemple, sanz mentir, puisque nous sommes es 
miracles du Rommant de la Rose : j’ay ouy dire n'a pas moult a un de tes 
compaignons de l'office dont tu es et que tu bien cognois et homme 
d’auctorité, que il cognoist un homme marié, le quel ajouste foy au 
Rommant de la Rose comme a l’Euvangile ; cellui est souverainement 
jalous et, quant sa passion le tient plus aigrement, il va querre son livre 
et lit devant sa femme, et puis fiert et frappe sus, et dit : « Orde, tele 
comme quelle il dit, voir que tu me fais tel tour ! Ce bon sage homme, 
maistre Jehan de Meung, savoit bien que femmes savoient faire », et a 
chacun mot qu'il treuve à son propos, il fiert un coup ou deux du pié ou 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
31 

 
de la paume, si m’est avis que, quiconque s’en loue, celle pauvre femme 
le compare cher70. 

La communauté pantagruélique repose sur une économie masculine profondément 
asymétrique. La cohésion homosociale des compagnons se construit au prix d’une exclusion 
systématique des femmes, privées d’accès aux réjouissances communautaires, sinon comme 
objets d’humiliation. Cette violence relève d’une poétique cohérente de la dégradation. Le rire 
ne neutralise pas cette violence, mais en assure la circulation et l’acceptabilité, en ancrant la 
domination dans un régime de connivence joyeuse. C’est précisément ce pouvoir des fictions et 
des traités que Christine de Pizan avait identifié et combattu dès le début du XVe siècle. Sa 
critique du Roman de la Rose de Jean de Meun vise essentiellement le danger de textes capables 
de légitimer la brutalité masculine en la présentant comme un savoir joyeux et libre, comme une 
tradition plaisante. En expliquant à quel point les représentations informent les mœurs et 
autorisent les gestes, Christine de Pizan oppose à la jubilation virile (en son sens premier) une 
éthique de la responsabilité littéraire. Relu à cette lumière, Pantagruel apparaît comme l’héritier 
direct de la misogynie savante de Jean de Meun, dont il nourrit la veine antiféministe et 
misogame. La voix de Christine de Pizan, grave et précoce, s’élève en contrepoint indispensable 
à ce gai savoir, non tant comme censure de la fiction que comme une mise en garde contre sa 
puissance normative, distribuant les rôles sexuels, domestiques, intellectuels et sociaux. 

 
 
Ce (trop long) parcours permet de revenir à l’intuition provocatrice formulée par Louis-

Ferdinand Céline, celle d’une langue rabelaisienne puissamment masculine, bien couillue, que la 
tradition littéraire (en particulier, le siècle classique et ses normes, qui eurent la vie dure) aurait 
ensuite affadie en l’émasculant. De fait, Pantagruel offre un univers saturé de masculinité : 
profusion lexicale des attributs mâles, mythologie de l’auto-engendrement masculin, 
compagnonnage homosocial, monopole de l’agentivité narrative et spectaculaire mise en scène 
des corps et de la parole viriles. À cet égard, Céline ne se trompe pas, la langue de Rabelais est 
tout sauf neutre, lisse ou désincarnée. Elle est traversée par une énergie corporelle, pulsionnelle 
et jubilatoire, qui fait du masculin un principe de prolifération discursive et textuelle. 
Cependant, cette masculinité omniprésente ne saurait être confondue avec une célébration 
stable de la virilité. Bien au contraire, Pantagruel met systématiquement en crise l’idéal viril 
hérité de la tradition héroïque et humaniste (pour une part de cette dernière). Loin d’exalter la 
fermeté morale, la maîtrise de soi ou la grandeur martiale, le texte substitue à ces valeurs une 
économie du rire, de la ruse, de l’excès, et même, qui l’eut cru ?, de la mollesse. La virilité, en 
tant que norme axiologique, se dissout dans une masculinité carnavalisée, instable et 
fondamentalement ambivalente.  

La communauté masculine pantagruélique se constitue néanmoins en homosocialité 
lettrée, héritière des sodalités humanistes et des académies joyeuses, fondée sur la circulation 
du savoir, la virtuosité verbale et la jubilation du serio ludere. Cependant, cette communauté 
joyeuse repose aussi sur une économie de la distinction et de l’exclusion. L’agentivité est 
massivement monopolisée par les figures masculines, tandis que les femmes, lorsqu’elles 

                                                 
70 Le Livre des epistres du debat sus le Rommant de la Rose : épître VI de Christine de Pizan à Pierre Col (éd. Andrea 

Valentini, Paris, Classiques Garnier, 2014, p. 198). Voici une proposition de modernisation : « Et je te donnerai 
un autre exemple, sans mentir, puisque nous traitons des miracles du Roman de la Rose : j’ai entendu dire il y a 
peu par l’un de tes confrères du palais, que tu connais bien et qui est homme de qualité, qu’il connaît un homme 
marié, lequel considère le Roman de la Rose comme parole d’Évangile. Cet homme est souverainement jaloux et, 
quand son vice le possède le plus âprement, il va chercher son livre et le lit devant sa femme. Puis il la frappe et 
la roue de coups, tout en disant : “Sale femme, comme il le dit justement, c’est bien vrai, puisque tu m’as fait un 
tel coup ! Cet homme bon et sage, maître Jean de Meun, savait bien ce dont les femmes sont capables !”, et à 
chaque mot qui confirme son opinion, il lui assène un coup ou deux du pied ou du poing, si bien que j’estime 
que l’on peut bien se vanter de cet ouvrage, mais que c’est cette pauvre femme qui le paye cher ! ». 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
32 

 
apparaissent, sont maintenues à distance de la parole, de l’action et du jeu. Elles ne participent 
pas au dialogue humaniste et sont constituées en figures-limites, sur lesquelles viennent grossir 
les débordements, les violences et les excès de la masculinité panurgienne, forcie par celle de ses 
compagnons. Cette exclusion permet de renforcer la cohérence et la puissance burlesques du 
groupe masculin, qui se rassemble dans ce mépris des femmes, que Christine de Pizan a dénoncé 
avec la plus grande fermeté chez Jean de Meun et qu’elle observe dans toute la clergie. Ces 
discours prolifiques, variés et maîtrisés de clergesse du début du XVe siècle disent suffisamment 
la manière dont les lettres peuvent affecter les comportements et la gravité de cet enjeu71.  

Le seul noyau masculin relativement stable se trouve dans la communauté savante et 
joyeuse formée par les compagnons pantagruéliques. Cette homosocialité lettrée, avatar 
fictionnel des sociétés joyeuses de la Renaissance, incarne un héroïsme moderne, reposant sur 
l’art du dialogue humaniste, érudit, ironique et provocateur. La virilité (au sens second, moral 
et proche de « l’héroïsme ») s’y déploie selon des dispositions éthiques et intellectuelles 
spécifiques : vivacité d’esprit, liberté de jugement, gaieté critique, puissance de la parole. C’est 
peut-être cette masculinité savante et ludique qui constitue le véritable trésor de l’épopée des 
Pantagruélistes, à la fois glorieuse et dérisoire. Et c’est peut-être elle que Rabelais a choisi de 
matérialiser, de façon cryptée, dans la mention du castoreum (chap. 14, p. 190), composant rare 
et précieux de la terrible tartre borbonnoise de Panurge. Le castoreum, drogue médicinale issue 
des génitoires du castor – que l’animal traqué sacrifie pour sauver sa vie – apparaît comme une 
transposition savante, latinisée, des couilles passées sous la « censure antique72 ». Sous cette 
forme érudite, l’attribut viril devient matière médicale, pharmakon humaniste, symbole d’une 
masculinité sublimée par un savoir malicieux. 
  

                                                 
71 D’autres textes anciens attestent cette réception. On peut penser à La Response du bestiaire (vers 1260) portée par 

une voix féminine, qui défend avec le plus grand sérieux sa roque de cruauté (« son rocher de cruauté »), à savoir 
son « orgueil », lui permettant de sauvegarder son honneur, c’est-à-dire sa vie. Voir à ce sujet l’article de Fabienne 
Pomel, « La Response du Bestiaire, une zoopoétique proto-féministe ? Ou comment déjouer les pièges d’une 
allégorie cléricale prédatrice », Le Bestiaire d’Amour de Richard de Fournival et sa Réponse : la courtoisie en 
anamorphose, Actes de la journée du 22 novembre 2024, mis en ligne en mars 2025, p. 37-57, 
https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe. Plus proche de Rabelais, le roman d’Hélisenne de Crenne, 
Les Angoisses douloureuses qui procèdent d’amour (1538), dénonce les mariages précoces, les violences et les viols 
conjugaux.  

72 Sur la formule « censure antique », voir Mireille Huchon, Rabelais grammairien. De l’histoire du texte aux problèmes 
d’authenticité, Études rabelaisiennes, XVI, 1981, p. 315. Mireille Huchon explique que cette expression, figurant 
sur une édition du Tiers Livre de 1552 (« revu sur la censure antique »), ne renvoie pas à une censure morale, 
mais à un principe philologique : pour Rabelais, la graphie doit conserver la mémoire de l’histoire du mot, de ses 
origines grecques et latines, ainsi que de ses altérations et corruptions successives, contre une conception 
strictement phonétique de l’écriture. 

https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe


                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
33 

 

BIBLIOGRAPHIE 

Œuvres  

BOCCACE, Les femmes illustres. De mulieribus claris, éd. Jean-Yves Boriaud, Paris, Les Belles 
Lettres, coll. Les Classiques de l’humanisme, 2013. 

CHRISTINE DE PIZAN, Le Livre des epistres du debat sus le Rommant de la Rose, éd. Andrea 
Valentini, Paris, Classiques Garnier, 2014. 

CHRISTINE DE PIZAN, Le Livre de la Cité des dames, éd. Anne Paupert et Claire Le Ninan, Champion 
Classiques, coll. Moyen Âge, 2023. 

CRENNE De Hélisenne, Les angoysses douloureuses qui procedent d’amours, éd. Christine de 
Buzon, Paris, Honoré Champion, 1997. 

Éloges collectifs de femmes de la Renaissance, éd. Renée-Claude Breitenstein, Saint-Étienne, 
Presses universitaires de Saint-Étienne, coll. La cité des dames, 2021. 

ÉRASME, La Correspondance d’Érasme, trad. Benoit Beaulieu et Hendrik Vannerom, Bruxelles, 
University press, 1980. 

GUILLAUME DE LORRIS et JEAN DE MEUN, Le Roman de la Rose, éd. Armand Strubel, Le Livre de 
Poche, coll. Lettres gothiques, 1992. 

JEAN de GARLANDE, Parisiana Poetria, éd. et trad. angl. T. Lawler, New Haven (Conn.)/ London, 
Yale University Press, 1974 [ca 1220-1225]. 

Le Roman de Renart, éd. Armand Strubel, Paris, Gallimard, coll. Bibliothèque de la Pléiade, 1998, 
p. 271, v. 611-614 

LEIRIS Michel, L’Âge d’homme, Paris, Gallimard, 1939. 

RABELAIS François, Œuvres complètes, éd. Mireille Huchon, Paris, Gallimard, coll.  Bibliothèque 
de la Pléiade, 1994. 

RABELAIS François, Pantagruel, éd. Guy Demerson, Paris, Seuil, « Points », 1996. 

RABELAIS François, Pantagruel, éd. Verdun-Léon Saulnier, Genève, Droz, 1965.  

RABELAIS François, Tout Rabelais, dir. Romain Menini, Paris, Bouquins, 2022. 

RICHARD DE FOURNIVAL, Le Bestiaire d’Amour et la Response du Bestiaire, éd. Gabriel Bianciotto, 
Paris, Champion, 2024. 

Ulenspiegel de sa vie de ses œuvres, éd. Jelle Koopmans et Paul Verhuyck, Anvers, C. De Vries-
Brouwers, 1988. 

 

Textes critiques 

BAKHTINE Mikhaïl, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge et sous la 
Renaissance, trad. Andrée Robel, Paris, Gallimard, 1970. 

BAYLE Ariane, « D’Alcofribas Nasier à François Rabelais : différer et promettre », La pseudonymie 
dans la littérature française, éd. David Martens, Presses universitaires de Rennes, 2017. 

BOOTH Wayne C., « Freedom of Interpretation: Bakhtin and the Challenge of Feminist 
Criticism », Critical Inquiry, vol. 9, n. 1, 1982, p. 45–76. 

BOUHAÏK-GIRONES Marie, Les Clercs de la Basoche et le théâtre comique (XVe–XVIe siècle), Paris, 
Champion, 2007. 



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
34 

 
CAPPELLEN Raphaël, « Feueilleter papiers, quotter cayers ». La citation au regard de l’erudito 

ludere des fictions rabelaisiennes, thèse soutenue en 2013 au  CESR  de  Tours  (dir. Marie-
Luce Demonet). 

CAPPELLEN Raphaël, « Rabelais et la bibliothèque imaginaire : liste énigmatique et création 
générique », Liste et effet liste en littérature, dir. Sophie Lawson, Michelle Lecolle et Raymond 
Michel, Paris, Classiques Garnier, 2013, p. 163-174. 

CÉLINE Louis-Ferdinand, « Rabelais, il a raté son coup » (1957), Le style contre les idées : Rabelais, 
Zola, Sartre et les autres, Bruxelles, Éditions Complexe, 1987. 

CERQUIGLINI-TOULET Jacqueline, « Panthéons de femmes. La vie des femmes célèbres constitue-
t-elle un genre à la fin du Moyen Âge ? », Panthéons de la Renaissance : mémoires et histoires 
des hommes et femmes illustres (v. 1350-1700), dir. Élisabeth Crouzet-Pavan, Jean-Baptiste 
Delzant et Clémence Revest, Rome, École française de Rome, 2021, p. 31-46. 

CLÉMENT Michèle, « La Braguette ou la débandade du sens », L’Année rabelaisienne, 2018, n°2, 
p. 485-497. 

DEFAUX Gérard, Le curieux, le glorieux et la sagesse du monde dans la première moitié du XVIe 
siècle : l'exemple de Panurge : Ulysse, Démosthène, Empédocle, Lexington, French forum, 1982. 

GLIDDEN Hope H., « Rabelais, Panurge, and the anti-courtly body », Études rabelaisiennes XXV, 
Genève, Droz, coll. Travaux d'Humanisme et Renaissance, 1991, p. 35-60. 

DMF : Dictionnaire du Moyen Français, version 2023 (DMF 2023). ATILF - CNRS & Université de 
Lorraine. Site internet : http://www.atilf.fr/dmf. 

GRÜBEL Rainer Georg, « Carnival, Carnivalism and Bakhtin’s Culture of Laughter », Central and 
Eastern European Literary Theory and the West, De Gruyter, 2022. 

GVOZDEVA Katja, STROEV Alexandre (dir.), Savoirs ludiques. Pratiques de divertissement et 
émergence d’institutions, doctrines et disciplines dans l’Europe moderne, Paris, Champion, 
2014.  

GVOZDEVA Katja, « Celebrating men in Rabelais », Romance Studies, XXIII, 2, 2005, p. 77-90. 

HUCHON Mireille, Rabelais grammairien. De l’histoire du texte aux problèmes d’authenticité, 
Études rabelaisiennes XVI, Genève, Droz, coll. Travaux d'Humanisme et Renaissance, 1981. 

LA CHARITÉ Claude, MENINI Romain, « L’éditeur et son double : Rabelais auctor en 1532 », 
L’Éditeur à l’œuvre : reconsidérer l’auctorialité, dir. Giovanni Berjola, Gaëlle Burg et 
Dominique Brancher, Bâle, Universitätsbibliothek Basel, 2020, p. 30-40, publication en ligne : 
https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555. 

LA CHARITÉ Claude, La Rhétorique épistolaire de Rabelais, Québec, Nota bene, 2003. 

LAGUARDIA David, « Masculinity and metaphors of reading in the Tiers Livre, 16-18 », L’Esprit 
créateur, XLIII, 3, 2003, p. 5-15. 

LAGUARDIA David, Intertextual masculinity in French Renaissance Literature. Rabelais, Brantôme 
and the Cent nouvelles nouvelles, Aldershot, Ashgate, 2008. 

LAUBNER Jérôme, « La “chair molle” de la vérole : réflexions sur une virilité vérolée », Mollesses 
renaissantes. Défaillances et assouplissement du masculin, dir. Daniele Maira, Freya Baur et 
Teodoro Patera, 2021, p. 113-131. 

LAUBNER Jérôme, Vénus malade. Représentations de la vérole et des vérolés dans les discours 
littéraires et médicaux en France (1495-1633), Genève, Droz, 2023.  

LE CADET Nicolas, « Énumérations et listes dans Pantagruel (1542) », Le Verger, Bouquet XXXII, 
janvier 2026. 

LE CADET Nicolas, SAGNIER Jérémy, Rabelais, Pantagruel, Neuilly-sur-Seine, Atlande, coll. « Clefs 
concours – Lettres XVIe siècle », 2025. 

http://www.atilf.fr/dmf
https://emono.unibas.ch/emono/catalog/view/61/48/555


                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
35 

 
LE CADET Nicolas, « La Passion de la “haulte dame de Paris” (Pantagruel, chap. XXII) », De 

Gethsémani au Golgotha. La Passion dans l’art et dans la littérature, dir. Bernard Gendrel, 
Mireille Labouret, Élisabeth Le Corre, Presses Universitaires de Rennes, collection 
Interférences, 2021, p. 253-265. 

LE CADET Nicolas, Rabelais et le théâtre, Paris, Classiques Garnier, coll. Les Mondes de Rabelais, 
2020. 

LE GOFF Jacques, SCHMITT Jean-Claude (dir.), Le Charivari, Paris, EHESS, Mouton Éditeur, 1981. 

LE ROY LADURIE Emmanuel, Le Carnaval de Romans. De la Chandeleur au mercredi des Cendres 
1579-1580, Paris, Gallimard, 1979. 

MAIRA Daniele, « Mol et féminin : la fabrique du vir effeminatus dans la première modernité », 
Mollesses renaissantes. Défaillances et assouplissement du masculin, dir. Daniele Maira, Freya 
Baur et Teodoro Patera, 2021, p. 9-29. 

MARRACHE-GOURAUD Myriam, DEMERSON Guy, Bibliographie des écrivains français, vol. 32, 
François Rabelais, Memini, 2010. 

MARRACHE-GOURAUD Myriam, « Hors toute intimidation » Panurge ou la parole singulière, 
Genève, Droz, 2003. 

MAURON Charles, Psychocritique du genre comique : Aristophane, Plaute, Térence, Molière, Paris, 
José Corti, 1964. 

MENINI Romain, Rabelais altérateur. « Græciser en François », Paris, Classiques Garnier, coll. Les 
Mondes de Rabelais, n. 2, 2014.  

MILLON-HAZO Louise, « “En quelle hiérarchie de tels animaux vénéneux mettez-vous la femme 
future de Panurge ?” Zoomorphie et misogynie chez Rabelais », Fabula / Les 
colloques, Littérature et zoomorphie satirique (XVIe-XXIe siècle), dir. Louis Pijaudier-Cabot, 
Anne Simon, Nicolas Corréard), URL : http://www.fabula.org/colloques/document14451.php, 
page consultée le 21 janvier 2026. 

MILLON-HAZO Louise, « Le Lion, la Vieille et le Renard, une fable démoralisante », L'Année 
Rabelaisienne, n. 2, 2018, p. 231-252. 

MOSS Ann, Printed commonplace-books and the structuring of Renaissance thought, Oxford, 
Clarendon Press, 1996. 

PERRY LONG Kathleen (dir.), High anxiety : masculinity in crisis in early modern France, Kirksville, 
Missouri, Truman State University Press, 2002. 

PETIT Adrienne, PICHEROT Émilie (dir.), Philogynie humaniste, Revue des sciences humaines [En 
ligne], 357 | 2025, mis en ligne le 03 avril 2025, consulté le 21 janvier 2026. URL : 
http://journals.openedition.org/rsh/7614  

PIERREVILLE Corinne, « Le déguisement dans Trubert : l’identité en question », Le Moyen Age, 
2008/2, Tome CXIV, p. 315-334. 

POMEL Fabienne, « La Response du Bestiaire, une zoopoétique proto-féministe ? Ou comment 
déjouer les pièges d’une allégorie cléricale prédatrice », Le Bestiaire d’Amour de Richard de 
Fournival et sa Réponse : la courtoisie en anamorphose, Actes de la journée du 22 novembre 
2024, mis en ligne en mars 2025, p. 37-57, https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-
societe. 

POUEY-MOUNOU Anne-Pascale, « Par où se développent les listes rabelaisiennes ? remarques 
rhétorico-syntaxiques sur une copia goinfre », Copia : théories et pratiques, dir. Emma Fayard 
Camena n. 28, 2022, https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-
camenae/camenae-n28-septembre-2022-copia-theorie-et-pratiques/. 

RADIN Paul, The Trickster. A Study in American Indian Mythology, New York, Schocken Books, 
1956. 

http://www.fabula.org/colloques/document14451.php
http://journals.openedition.org/rsh/7614
https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe
https://silc.hypotheses.org/publications-de-la-societe
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n28-septembre-2022-copia-theorie-et-pratiques/
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n28-septembre-2022-copia-theorie-et-pratiques/


                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
36 

 
ROCHE Daniel, La culture équestre occidentale XVIe-XIXe siècle. II. La gloire et la puissance, Paris, 

Fayard, 2011. 

SAINÉAN Lazare, La Langue de Rabelais, Genève, Slatkine Reprints, 1976 [1922-1923], 2 tomes. 

SCHMITT Jean-Claude, « La culture de l'imago », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 51ᵉ année, 
n.  1, 1996, p. 3-36. 

TOSH John, « The history of masculinity : an outdated concept? », What is masculinity? : 
historical dynamics from antiquity to the contemporary world, éd. John H. Arnold et Sean 
Brady, New York, Palgrave Macmillan, 2011, p. 17-34. 

TOSH John, « What Should Historians Do with Masculinity? Reflections on Nineteenth-Century 
Britain », History Workshop Journal, n. 38, 1994, p. 179–202. 

VINTENON Alice, « Les « enfleure[s] bien estranges[s] » (Pantagruel, chap. 1) : fantaisie 
nosologique et affirmation des libertés de la fiction », Le Verger, Bouquet XXXII, janvier 2026. 

 

 

 

  



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
37 

 

 
 

Fig. 1. La Bible qui est toute la sainte Escripture. En laquelle sont contenus le Vieil Testament & le 
Nouveau translatez en francoys. Le Vieil de lebrieu : & le Nouveau du grec, trad. Pierre-Robert 
Olivétan et Jean Calvin, Neufchastel, Pierre De Wingle, 1535, aa, iii.  

  



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
38 

 

 
Fig. 2. La Bible qui est toute la sainte Escripture. En laquelle sont contenus le Vieil Testament & le 

Nouveau translatez en francoys. Le Vieil de lebrieu : & le Nouveau du grec, trad. Pierre-Robert 
Olivétan et Jean Calvin, Neufchastel, Pierre De Wingle, 1535, dd ii, xxv.  

  



                                                                                          LOUISE MILLON-HAZO, « LA MASCULINITÉ DANS PANTAGRUEL », 
Le Verger – bouquet XXXII, janvier 2026. 

 
 
39 

 
Résumé : Cet article propose de lire Pantagruel comme une vaste mise en scène de la 

masculinité humaniste, se déployant tout autant en performance savante qu’en régime de 
domination symbolique. La communauté pantagruélique y apparaît comme une homosocialité 
lettrée et festive, fondée sur la circulation ludique du savoir, la virtuosité verbale et la jubilation 
du serio ludere. Cette célébration collective de la masculinité s’accompagne d’une mise en crise 
constante de l’idéal viril : la geste héroïque est détournée par la parodie, la grivoiserie et le 
burlesque. La virilité y devient une performance instable, livrée au rire. L’article montre enfin 
que cette masculinité savante repose sur une politique de la distinction et de l’exclusion : la 
parole et l’agentivité sont monopolisés par les figures masculines, tandis que les femmes sont 
fermement, voire violemment, maintenues à la marge du dialogue humaniste.  

 
Mots-clés : Rabelais ; Pantagruel ; masculinité ; virilité ; humanisme ; gai savoir ; 

misogynie 

 


